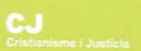
F. J. Vitoria Cormenzana

Una teología arrodillada e indignada

Al servicio de la fe y la justicia







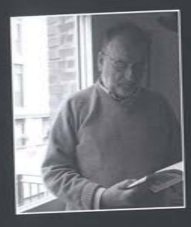
## Presencia Teológica

a justicia es un tema teológico para la fe cristiana. «Justicia» es uno de los nombres de Yahvé (Jr 23,6) y Jesucristo es para los cristianos «Justicia de Dios» (1 Cor 1,30). Sin embargo, el cristianismo vivido ha dejado de lado o llegado demasiado tarde a la cuestión de la justicia.

En continuidad con el trabajo de reflexión realizado durante más de treinta años por el Centre d'Estudis «Cristianisme i Justícia» de los jesuitas de Cataluña para hacer visible el vínculo indisoluble entre la fe cristiana y la lucha por la justicia, este libro pretende sistematizar y sintetizar ese trabajo coral de reflexión para avanzar hacia un mundo más humano y más justo y una Iglesia más al servicio de los pobres. Para ello analiza con rigor, denuncia desde el compromiso y propone alternativas, con el fin de contribuir a la transformación de aquellas realidades generadoras de injusticias en nuestro mundo. De lo que se trata, en definitiva, es de mostrar cómo debería configurar la Iglesia su vocación de sacramento de fraternidad universal en un mundo injusto y ofrecer una serie de reflexiones sobre una espiritualidad capaz de configurar un cristianismo de rostro mesiánico y liberador en el siglo XXI.

El libro es el resultado modesto, pero convencido, de un teologar indignado «por los llantos inaudibles de los que nada esperan ya de nadie...» (J. Gil de Biedma) y arrodillado ante la presencia en esos despojos del «peso inmenso de la gloria eterna» de Dios (cf. 2 Cor 4,16).





F. Javier Vitoria Cormenzana (Bilbao, 1941), presbítero de la diócesis de Bilbao, es Profesor jubilado de la Facultad de Teologia de la Universidad de Deusto; Miembro de «Cristianismo y Justicia» y del Consejo de Dirección de Iglesia Viva»; presidente de la Fundación EDE; miembro del Comité nacional de ética de FIARE y del Equipo pastoral de Artxandape (Bilbao). Ha publicado numerosos libros, entre ellos: ¿Todavía la salvación cristiana? Los diseños soteriológicos de cuatro cristologías actuales / La presencia pública de los cristianos en la sociedad / Religión, Dios, Iglesia en la sociedad española / Un orden económico justo / Cristianismo beligerante con la injusticia. Manifiesto a los 20 años de Cristianisme i Justicia / Jesús de Nazaret: he ahi el hombre / El Dios cristiano. Un Dios misericordioso a disposición incondicional de la humanidad / Vientos de cambio. La Iglesia



### © 2013 by Fundació Lluís Espinal (Cristianisme i Justicia),

© 2013 by Editorial Sal Terrae del Grupo de Comunicación Loyola Polígono de Raos, Parcela 14-I 39600 Maliaño (Cantabria) Tfno.: 942 369 198 / Fax: 942 369 201 salterrae@salterrae.es / www.salterrae.es

Imprimatur:

▼ Vicente Jiménez Zamora Obispo de Santander 11-06-2013

Diseño de cubierta: María Pérez-Aguilera www.mariaperezaguilera.es

Reservados todos los derechos.

Ninguna parte de esta publicación puede ser reproducida, almacenada o transmitida, total o parcialmente, por cualquier medio o procedimiento técnico sin permiso expreso del editor.

Impreso en España. Printed in Spain ISBN: 978-34-293-2078-7 Depósito Legal: SA-294-2013

> Impresión y encuadernación: Printhaus, S.L.

#### In memoriam

Pedro Arrupe Joan García-Nieto Ignasi Salvat

Nos ayudaron a creer en la utopía de la justicia cuando parecía desvanecerse y nos enseñaron a caminar atraídos por ella en la noche de la injusticia.

## ÍNDICE

| Prólogo, por Gustavo Gutiérrez  Presentación                                                                                 | 11<br><b>17</b> |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------|
| I. Experiencia de la injusticia y teología                                                                                   | 23              |
| <ol> <li>La lucha por la justicia,<br/>exigencia absoluta del servicio a la fe</li> <li>El binomio «fe-justicia»,</li> </ol> | 23              |
| configurador del pensar teológico                                                                                            | 26              |
| 3. Algunas señas de identidad de la teología de CJ                                                                           | 38              |
| II. El Dios liberador de los oprimidos                                                                                       |                 |
| y protector de los pobres                                                                                                    | 47              |
| 1. El Dios liberador de los oprimidos                                                                                        | 49              |
| 2. Yahvé, el nombre de Dios                                                                                                  | 54              |
| 3. Yahvé-Paz                                                                                                                 | 57              |
| 4. La paz de Yahvé es fruto de la justicia                                                                                   | 59              |
| 5. La pasión de Yahvé: la vida de los pobres                                                                                 | 68              |
| 6. Yahvé, defensor del inocente                                                                                              |                 |
| y resucitador de las víctimas de la injusticia                                                                               | 76              |
| 7. Yahvé, promesa de nueva creación                                                                                          | 81              |
| 8 Conclusión                                                                                                                 | 83              |
| LIL «Buscad primero el Reinado de Dios y su justicia»                                                                        |                 |
| (Mt 6,33)                                                                                                                    | 85              |
| y experiencia del Dios del Reino                                                                                             | 86              |
| El acontecimiento del Reino de Dios:                                                                                         |                 |
| Littà mundo es posible                                                                                                       | 96              |

| 3.2. El fundamento trinitario                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                                      |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------|
| de la comunión eclesial (LG 4)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 167                                                  |
| 3.3. El misterio del pueblo de Dios (LG II)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 168                                                  |
| 4. El origen de la Iglesia de los pobres:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                                                      |
| la kénosis de la Trinidad                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 171                                                  |
| 4.1. La Iglesia del Crucificado                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 171                                                  |
| 4.2. La Iglesia de los pobres                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 172                                                  |
| 4.3. «El pacto de las catacumbas»                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 173                                                  |
| 5. «Iglesia santa y al mismo tiempo siempre necesitada                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                                      |
| de purificación» (LG 8)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 177                                                  |
| 5.1. La Iglesia estabilizada en el miedo                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 177                                                  |
| 5,2. La relación crítica con la Iglesia:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                                      |
| un ejercicio responsable de eclesialidad                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 179                                                  |
| 5.3. «Casta meretriz»:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                                      |
| la condición estructural pecadora de la Iglesia                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 183                                                  |
| 5.4. Las «llagas» de la Iglesia actual                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 188                                                  |
| 5.5. Una agenda repleta de temas                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 10.6                                                 |
| para la reforma evangélica de la Iglesia                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 194                                                  |
| 1 ,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                      |
| 6. La vida de la Iglesia como lugar teológico:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                                      |
| 1 ,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 195                                                  |
| 6. La vida de la Iglesia como lugar teológico:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 195                                                  |
| 6. La vida de la Iglesia como lugar teológico: ¡esa Iglesia somos nosotros!                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                                      |
| 6. La vida de la Iglesia como lugar teológico: ¡esa Iglesia somos nosotros!                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 199                                                  |
| 6. La vida de la Iglesia como lugar teológico: ¡esa Iglesia somos nosotros!  VI. Un cristianismo al servicio de la fe y la justicia  1. Breve apología de un cristianismo liberador                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 199<br>199                                           |
| 6. La vida de la Iglesia como lugar teológico: ¡esa Iglesia somos nosotros!  VI. Un cristianismo al servicio de la fe y la justicia  1. Breve apología de un cristianismo liberador  2. No hay cristianismo vivo fuera de la liberación                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 199<br>199<br>202                                    |
| 6. La vida de la Iglesia como lugar teológico: ¡esa Iglesia somos nosotros!  VI. Un cristianismo al servicio de la fe y la justicia  1. Breve apología de un cristianismo liberador  2. No hay cristianismo vivo fuera de la liberación  3. Miembros de un pueblo mesiánico                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 199<br>199<br>202<br>204                             |
| 6. La vida de la Iglesia como lugar teológico: ¡esa Iglesia somos nosotros!  VI. Un cristianismo al servicio de la fe y la justicia  1. Breve apología de un cristianismo liberador  2. No hay cristianismo vivo fuera de la liberación                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 199<br>199<br>202                                    |
| 6. La vida de la Iglesia como lugar teológico: ¡esa Iglesia somos nosotros!  VI. Un cristianismo al servicio de la fe y la justicia  1. Breve apología de un cristianismo liberador  2. No hay cristianismo vivo fuera de la liberación  3. Miembros de un pueblo mesiánico  4. Espiritualidad y lucha por la justicia  4.1. Al encuentro del Reino de Dios                                                                                                                                                                                                                       | 199<br>199<br>202<br>204                             |
| 6. La vida de la Iglesia como lugar teológico: ¡esa Iglesia somos nosotros!  VI. Un cristianismo al servicio de la fe y la justicia  1. Breve apología de un cristianismo liberador  2. No hay cristianismo vivo fuera de la liberación  3. Miembros de un pueblo mesiánico  4. Espiritualidad y lucha por la justicia  4.1. Al encuentro del Reino de Dios  4.2. En la noche oscura de la injusticia                                                                                                                                                                             | 199<br>199<br>202<br>204<br>207<br>208<br>213        |
| 6. La vida de la Iglesia como lugar teológico: ¡esa Iglesia somos nosotros!  VI. Un cristianismo al servicio de la fe y la justicia  1. Breve apología de un cristianismo liberador  2. No hay cristianismo vivo fuera de la liberación  3. Miembros de un pueblo mesiánico  4. Espiritualidad y lucha por la justicia  4.1. Al encuentro del Reino de Dios  4.2. En la noche oscura de la injusticia  4.3. Comunidades expertas en los signos del Reino                                                                                                                          | 199<br>199<br>202<br>204<br>207<br>208               |
| 6. La vida de la Iglesia como lugar teológico: ¡esa Iglesia somos nosotros!  VI. Un cristianismo al servicio de la fe y la justicia  1. Breve apología de un cristianismo liberador  2. No hay cristianismo vivo fuera de la liberación  3. Miembros de un pueblo mesiánico  4. Espiritualidad y lucha por la justicia  4.1. Al encuentro del Reino de Dios  4.2. En la noche oscura de la injusticia  4.3. Comunidades expertas en los signos del Reino  5. Una lucha al servicio de la fe                                                                                       | 199<br>199<br>202<br>204<br>207<br>208<br>213        |
| 6. La vida de la Iglesia como lugar teológico: ¡esa Iglesia somos nosotros!  VI. Un cristianismo al servicio de la fe y la justicia  1. Breve apología de un cristianismo liberador  2. No hay cristianismo vivo fuera de la liberación  3. Miembros de un pueblo mesiánico  4. Espiritualidad y lucha por la justicia  4.1. Al encuentro del Reino de Dios  4.2. En la noche oscura de la injusticia  4.3. Comunidades expertas en los signos del Reino  5. Una lucha al servicio de la fe en el Reino de Dios y su justicia                                                     | 199<br>199<br>202<br>204<br>207<br>208<br>213        |
| 6. La vida de la Iglesia como lugar teológico: ¡esa Iglesia somos nosotros!  VI. Un cristianismo al servicio de la fe y la justicia  1. Breve apología de un cristianismo liberador  2. No hay cristianismo vivo fuera de la liberación  3. Miembros de un pueblo mesiánico  4. Espiritualidad y lucha por la justicia  4.1. Al encuentro del Reino de Dios  4.2. En la noche oscura de la injusticia  4.3. Comunidades expertas en los signos del Reino  5. Una lucha al servicio de la fe en el Reino de Dios y su justicia  2. Al almpulsados por el Espíritu historia adentro | 199<br>199<br>202<br>204<br>207<br>208<br>213<br>219 |
| 6. La vida de la Iglesia como lugar teológico: ¡esa Iglesia somos nosotros!  VI. Un cristianismo al servicio de la fe y la justicia  1. Breve apología de un cristianismo liberador  2. No hay cristianismo vivo fuera de la liberación  3. Miembros de un pueblo mesiánico  4. Espiritualidad y lucha por la justicia  4.1. Al encuentro del Reino de Dios  4.2. En la noche oscura de la injusticia  4.3. Comunidades expertas en los signos del Reino  5. Una lucha al servicio de la fe en el Reino de Dios y su justicia                                                     | 199<br>199<br>202<br>204<br>207<br>208<br>213<br>219 |

| 5.3. La ley de hierro del mercado neoliberal                      |       |
|-------------------------------------------------------------------|-------|
| y la ausencia de sujeto político                                  | 228   |
|                                                                   |       |
| 5.4. El «nosismo»,<br>el código moral de la ciudadanía satisfecha | 229   |
| 5.5. El cristianismo,                                             |       |
| mistica para un combate y un orden fraterno                       | 231   |
| 6. Las idolatrías de Occidente                                    | 232   |
| 6. Las idolatrias de Occidente                                    | 235   |
| 6.1. El ídolo del Capital                                         | 238   |
| 6.2. El idolo de la patria                                        | 241   |
| 7. El contrafuego de la esperanza en el Reino                     | 241   |
| 7.1 «Solo a causa de los desesperanzados                          | 0.41  |
| sa nos ha dado la esperanza»                                      | 241   |
| 7.2 La esperanza recobrada de los discipulos                      | 243   |
| 7.3. La convicción de que la historia                             |       |
| nuede dar más de si en trutos de justicia                         | 244   |
| v de felicidad humana para todos                                  | 244   |
| 8 El compromiso cristiano en favor de la fe y la justicia         | 248   |
| 0.1 Compromiso cristiano y fe en Dios                             | 250   |
| 8.2. Desafio evangelizador y pretension publica de la je          | 251   |
| o a Hag procede miblica                                           | 254   |
| aue hace posibles realidades de salvacion                         | 234   |
| o 4 Dragticar al Dios verdadero                                   | 261   |
| versus la violencia de los idolos                                 |       |
| 9. Vidas que seducen y contagian                                  | 263   |
| 9.1. La función mayéutica de los testigos del Reino:              |       |
| anudar a nacer como hermano y hermana                             | 264   |
| 9.2. La felicidad de las vidas buenas                             | 269   |
| 9.2. La fenerala de las                                           |       |
| Conclusión epistolar                                              |       |
| Los testigos de la injusticia y Cristianisme i Justícia           | . 275 |
| FO2 (c201809 de 19 11/1922-2-1)                                   |       |
| Epílogo, por Nicolás Castellanos Franco, OSA                      | . 281 |
|                                                                   | . 285 |
| Notas                                                             |       |

#### Prólogo

Debemos a Cristianisme i Justícia un aporte inestimable al tema de la relación entre fe y justicia. El libro de Javier Vitoria, preciso, documentado y atento al contexto social y cultural de la comunicación de la Buena Nueva, es una oportuna idea para celebrar los más de treinta años de una notable producción de ensayos sobre las muy diversas facetas del asunto. Es un texto que reflexiona teológica, y metodológicamente, sobre los fundamentos bíblicos del corazón mismo de las publicaciones de CJ y lo hace teniendo en cuenta los puntos que están en debate en nuestros días. Importa subrayarlo porque hay mucho de verdad en lo que decía, incisivamente, H. Bouillard hace años: «Una teología que ya no fuese actual sería una teología falsa». Una actualidad que depende más de su pertinencia que de la cronología.

El asunto del vinculo entre fe y justicia es viejo y, simultáneamente, nuevo. Un tema viejo, ya que basta abrir los evangelios (y la Biblia entera) y el asunto nos salta a la cara; así se entendió en los primeros siglos de la vida de la Iglesia. La justicia es un tema recurrente en los llamados Padres de la Iglesia, y lo fue también para Bartolomé de Las Casas, que, ante la opresión y el sufrimiento de los indios, no se cansaba de decir que «sin justicia no hay salvación». La firmeza de su testimonio no deja, sin embargo, de tener un sabor a excepción, porque había empezado ya un proceso en el que situaciones históricas que colocan a la Iglesia del lado del poder, perspectivas filosóficas y jurídicas, una cierta «sobrenaturalización» del mensaje cristiano y otros factores, si

#### PRESENTACIÓN

E<sub>N</sub> 1975, la Congregación General XXXII de la Compañía de Jesús proclama el vínculo indisoluble entre la fe cristiana y la lucha por la justicia en nuestro mundo. En 1981, los jesuitas de Cataluña promueven la creación del Centre d'Estudis Cristianisme i Justícia para dar respuesta a la tarea prioritaria «del servicio de la fe y la promoción de la justicia». través de una reflexión social y teológica que analiza con rigor, denuncia desde el compromiso y propone alternativas, la institución ha pretendido contribuir a la transformación de las realidades generadoras de injusticias, para avanzar hacia un mundo más humano y más justo, y una Iglesia que sirva más a los pobres.

Los resultados más visibles de su trabajo pueden encontrarse en la página web de Cristianisme i Justícia: 182 cuadernos CJ, 241 «papeles», 68 cuadernos «EIDES» y más de una veintena de libros. Además, durante estas tres décadas ha organizado y realizado un sinfín de cursos, conferencias, seminarios internos y reuniones de trabajo, que han vertebrando el día a día del centro. Tode ello ha sido posible gracias a la dedicación de un equipo interdisciplinar, formado por profesores de ciencias sociales y de teología juntamente con profesionales y expertos que están en condicto directo con las realidades sociales, y en el que la presencia de mujeres sigue siendo todavía escasa. Menos detectables y evalutales son el impacto y los efectos de toda esta dedicación, y de control de

producto más clásico y el más nuevo de CJ—. Sin embargo, no parece presuntuoso pensar que durante este tiempo, juntamente con otras personas y entidades, hemos contribuido a mantener encendida la llama del servicio a la justicia y a la fe en el Dios de los pobres en la sociedad y en la Iglesia.

Este libro es «un producto» más de «la factoría» Cristianisme i Justícia. Fue programado con motivo del treinta aniversario de la creación del centro y me encomendaron su realización. Me pidieron que sistematizara y sintetizara la producción teológica de todos estos años. Muy agradecido por semejante gesto de confianza, pues, aunque soy teólogo profesional y pertenezco al Consejo directivo del centro, no soy jesuita, puse manos a la obra. Y aquí está el resultado. Mi único deseo al ponerle el punto final es que no se aleje demasiado de lo esperado por quienes me hicieron el encargo.

He buscado hacer lo que se me pedía. He tenido en cuenta los cuadernos CJ y los libros publicados por la institución. Sus referencias aparecen en las notas, que también quieren ser una invitación a volver a leer los textos originales. Al recorrer de nuevo todos estos materiales, he tenido la impresión de que todo lo que yo iba escribiendo no solo estaba ya escrito, sino mucho mejor expresado. A mi pesar, he dejado a un lado los «papeles», pues me parecía misión imposible abarcar tanto. He recurrido a esos materiales, pero desechando la idea de hacer con ellos una especie de inventario ordenado de síntesis temáticas. Me ha parecido mejor buscar una línea argumental y situar en ella las diversas aportaciones teo lógicas de CJ. Me he ayudado con recursos de otros teólogos. Los he necesitado para completar vacíos, enfatizar ideas, ampliar argumentos y ligar el discurso. He prescindido de tecnicismos siempre que no eran indispensables para entender el texto.

El primer capítulo da cuenta de cómo el binomio «fe – justicia» puede configurar el pensamiento teológico: «La teología CJ se ha dejado desafiar por la injusticia para pensar la fe en Excelso y Sublime que está con los oprimidos y humillados (Is 57,15). No ha pretendido reducir los muchos desafíos que tualmente se le plantean a la Iglesia (por ejemplo, la reconstitualmente se le plantean a la Iglesia (por ejemplo, la reconstituida por la justicia. Pero sí reivindicar que todos ellos puede

deben *concentrarse* en torno a -y *jerarquizarse* a partir de-"la lucha por revertir un mundo inhumano" e injusto».

El capítulo segundo repasa las imágenes de Dios de las tradiciones judías, con especial atención a la profética, que contribuveron más decisivamente en la experiencia de Jesús de Nazaret acerca de la irrupción del Reino del Dios de los pobres. Su peculiar acceso al Misterio del mundo no aconteció ni por ciencia infusa, ni por visión beatífica, sino que le sobrevino a través de sus pronias experiencias de Dios que, como no puede ser de otra manera, estuvieron ligadas a experiencias humanas de la realidad. El judío Jesús de Nazaret realizó con ellas nuevas experiencias a la luz de su propia tradición religiosa. Jesús, para distinguir, identificar e invocar a Yahvé en su vida y en la de su pueblo, hizo suyas historias, imágenes y nociones acerca de Dios procedentes de las tradiciones del Primer Testamento y rechazó otras. Es una obviedad que en él se produjo una decantación de las imágenes bíblicas de Dios, que le permitió reconocer al Dios que hace salir el sol sobre malos y buenos, y llover sobre justos e injustos (cf. Mt 5,45), anunciar al Dios Buena Noticia para los pobres (cf. Lc 4,18) y ser testigo de la «Justicia de Dios» que colma de bienes a los hambrientos y despide a los ricos con las manos vacias (cf. Lc 1,53).

La cristología vertebra casi toda la reflexión teológica de CJ: como seguimiento de Jesús y como fe en el significado de Jesucisto. De hecho, tanto su primer responsable académico como el autor de este libro han sido profesores de cristología. Y es llamativo el número de títulos cristológicos que aparecen en las publicaciones del centro: Cristología elemental; Miedo a Jesús; Memoria subversiva, memoria subyugante; Cristo, justicia de Dios; Latopetón por el pobre como clave hermenéutica de la divinidad devissás; Vaticano II; Un concilio eclesiológico que desató una centralidad cristológica; Universalidad de Cristo. Universalidad de Cristo Universalidad de Cristo El Iglesia tal como Jesús la quería; La cristología de desató pobre; La Iglesia tal como Jesús la quería; La cristología de desató pobre; Espiritualidad cristológica y lucha por la justificado que haya dedicado a este tema sapítulos siguientes.

doffulo tercero atiende a la experiencia de la unidad inditritte la fe y la justicia en Jesús de Nazaret, y al modo cocomo de vida a su servicio. Con este fin recorre los tres ni-

veles en los que se dan esa vinculación y ese servicio: a) el itinerario de su experiencia del *Abbá* del Reino; b) el contenido de su fe en el Reinado de Dios; y c) su modo de corresponder al Dios de los pobres.

El capítulo cuarto desentraña, en su primera parte, el significado de la confesión de la fe en Jesucristo, «Justicia de Dios» para nosotros (cf. 1 Cor 1,30). Desde la perspectiva del binomio «fejusticia» realiza una reseña del carácter globalizador de este título cristológico y de su condición recapituladora de toda la expectativa mesiánica o cristológica veterotestamentaria. En su segunda parte pretende recuperar la peligrosidad crítica y liberadora del memorial del acontecimiento Jesucristo, que las fórmulas dogmáticas buscaron actualizar y que, sin embargo, velaron o neutralizaron. Reconozco que el modo como se ha recibido y se sigue recibiendo el dogma de la divinidad de Jesús en la comunidad cristiana da la razón a quienes piensan que Jesús trajo fuego a la tierra y los concilios funcionaron como el cuerpo de bomberos. En infinidad de ocasiones, la divinidad de Jesús ha sido utilizada política y eclesiásticamente para fines conservadores o ha sido esgrimida por algunas autoridades eclesiásticas como excusa para neutralizar el manojo de conflictividades provenientes del hombre Jesús y para no enfrentarse con ellas. Sin embargo, la teología de CJ busca recuperar la confesión de la divinidad de Jesús como una memoria peligrosa que fundamenta e impulsa la lucha por la justicia en nuestro mundo.

El capítulo quinto, dedicado a la Iglesia, realiza un breve recorrido por sus orígenes históricos para desembocar en la eclesiología del Vaticano II. Su condición de sacramento de comunión y de «germen y principio» del Reino de Dios debe configurarla en su interior y en su presencia pública como Iglesia de los pobres para ponerse al servicio de la fraternidad universal este mundo cainita.

Finalmente, el último capítulo reivindica la pertinencia de a cristianismo al servicio de la justicia y despliega algunas de señas de identidad: la espiritualidad, las características de la luccontra los ídolos de Occidente, la aportación de la esperanza di tiana como regeneradora de la utopía, el compromiso cristian el testimonio de unas vidas buenas que seducen y contagiana

He procurado que el libro tenga un estilo evocador que invite al lector a ir más allá de su lectura. ¿A dónde? Hasta ese lugar de su memoria en el que encuentre experiencias humanas y cristianas que atestigüen lo que está leyendo. Si este efecto se produce, me habrá merecido mucho la pena haber tomado el trabajo de escribirlo. En realidad, todas y cada una de sus páginas quieren ser solo una renovada invitación a ponerse al servicio de la fe y la justicia en nuestro mundo, pues esta continúa siendo la lucha crucial de nuestro tiempo.

# Experiencia de la injusticia y teología

«La teología no puede asociarse al criterio de su propio tiempo, aullando con los lobos dominantes. Pero sí que tiene que incorporarse al grito de los miserables hambrientos de Dios y de libertad desde la profundidad de los sufrimientos de nuestro tiempo. Como compañera de los sufrimientos de esta época, la teología cristiana es verdaderamente teología contemporánea. El que pueda serlo o no depende menos de la apertura de los teólogos y sus teorías de cara al mundo, que de que sepa escuchar verdaderamente y sin componendas el grito de la muerte de Jesús. Comparados con el grito de Jesús moribundo hacia Dios, los esquemas teológicos caen pronto hechos pedazos por inadecuados» (J. Moltmann).

#### I. La lucha por la justicia, exigencia absoluta del servicio a la fe

Ano 1975. La Congregación General XXXII de la Compañía de Jesús toma posición sobre el sentido y el alcance de la misión de los jesuitas en el mundo actual. Y proclama sin ambages: a) que el servicio de la fe y de la promoción de la justicia constituyen una única e inseparable misión; b) que la lucha crucial de nuestro tempo es la lucha por la fe y la lucha por la justicia que la mister de exige; y c) que la promoción de la justicia constituye una la fe exige; y c) que la promoción de la justicia constituye una la fe exige; y c) que la promoción de la fe, en cuanto que forma particular econciliación de los hombres exigida por la reconcilia-

Semejante declaración sonó a novedad insólita en los oídos de muchisimos católicos, incluidos los de algunos beneméritos miembros de la Compañía de Jesús. Sentimientos de asombro, admiración, estupor, desconcierto, confusión, pasmo e irritación sacudieron bastantes conciencias eclesiales, y trastornaron el sosiego de un buen número de instancias de Iglesia. La división de opiniones estaba servida. En la Iglesia, como en los toros, unos aplaudían con entusiasmo la propuesta y otros la afeaban arrebatados.

Treinta y ocho años después, este mensaje de la Congregación General XXXII puede parecernos una «estrella fugaz» que por entonces cruzó vertiginosamente el firmamento de la Iglesia católica. Si nos atenemos a lo que realmente parece preocupar actualmente a dicha Iglesia, el anuncio de la lucha por la justicia como una exigencia absoluta para el cristianismo parece más bien un cuerpo extraño, caído como un «bólido» en la vida eclesial, un cuerpo extraño, caído como un «bólido» en la vida eclesial, proveniente de la desintegración de alguno de los muchos «com metas» que se aproximaron a ella por la década de 1970. ¡Que cerca y qué lejos, al mismo tiempo, nos encontramos de aquella época! ¡Qué cerca temporalmente! ¡Qué lejos en las perspectiva eclesiales dominantes!

Sin embargo, el texto de los jesuitas no era un meteorito cado del cielo. Brotó del interior de un dinamismo eclesial, nacida del concilio Vaticano II, que sitúa la cuestión de la justicia en ferencia estrecha a la fe y a la evangelización. No me detengo los hitos más importantes de la historia posconciliar de esta do vinculación. Lo hice en otra ocasión<sup>3</sup>. Ahora me parece suffei te el recuerdo de un importante documento eclesial que antece en cuatro años al de la Congregación General XXXII. Se trata texto final del II Sínodo Ordinario (1971) sobre «el sacent ministerial y la justicia en el mundo». En él, los obispos afi que «la acción en favor de la justicia y la participación en la formación del mundo se nos presentan claramente como un mensión constitutiva de la predicación del Evangelio, es de mensión de la Iglesia para la redención del género human liberación de toda situación opresiva»<sup>4</sup>.

«La promoción de la justicia constituye una exigence luta del servicio de la fe» y «la acción en favor de la justicia constitui nos presenta claramente como una dimensión constitui nos presentas claramentes como una dimensión constitui nos presentas claramentes como una dimensión constitui nos presentas claramentes como una dimensión constitui nos presentas constituis que constitui nos presentas constituis que constitui nos presentas claramentes como una dimensión constituis que constitui nos presentas claramentes como una dimensión constituis nos presentas constituis nos pres

predicación del Evangelio» son dos formulaciones eclesiales muy parecidas. La segunda tiene, además, todo el peso magisterial de una asamblea mundial de obispos. Ambas se refieren a la praxis y afirman que la acción en favor de, la lucha por o la promoción de la justicia no son algo previo o preparatorio de la evangelización, sino que forman parte intrínseca de la misma. Nos encontramos, por tanto, ante una cuestión de vital importancia no solo para la Compañía de Jesús, sino para la Iglesia. Y nadie en ella debiera hacer oídos sordos a aquello que J.M. Rambla afirma refiriéndose solamente a los jesuitas: «La opción fe-justicia no es una actividad más, sino una "opción focal", es decir, una orientación real que tiene que informarlo todo: vida personal y comunitaria, actividades apostólicas e instituciones, y tiene que ser criterio básico de discernimiento y de las decisiones que se deben tomar»<sup>5</sup>.

Año 1981. Promovido por los jesuitas de Cataluña, se crea el Centre d'Estudis Cristianisme i Justícia como respuesta a la tarea prioritaria «del servicio de la fe y la promoción de la justicia». No es un hecho aislado. En la década de 1980 se crearon otras muchas instituciones jesuíticas de reflexión o se reorientaron las ya existentes. Esta institucionalización al servicio de la opción femencia va acompañada de la renovación y la reorientación de los aistos de educación, la pastoral parroquial, los Ejercicios Espinadas, etc. Y se fortalece con los cambios notables que experimida vida de las personas y de las comunidades en la cercanía ampobrecidos, víctimas de la injusticia. Pero la calidad de la lezzo de renovación y de compromiso, siempre insuficavalaron sobre todo los mártires jesuitas. Ellos –fueron, tin la CG XXXII, «el precio» pagado por su trabajo en 1611 de la justicia.

CI publica un libro que puede considerarse prolos efectos en la teología del impacto de la opción larto años después publica otro que «quiere ser los esario del anterior». En su prólogo puede enla declaración de intenciones: «Si allí pretendila por la justicia constituye una exigencia abla fe, ahora se trata de demostrar —en direcla injusticia o la connivencia con ella pueden la definitivo que opaque la fe, la desfigure