
Apuntes 
de espiritualidad 

N.º 3. Octubre del 2025
Suplemento del cuaderno 
EIDES n.º 105 

EIDES

En el mundo, sin ser del mundo

Ciudadanos de esta ciudad, peregrinos hacia otra ciudad definitiva. Hay afirmacio-
nes que solo llegan a ser verdaderas si las enunciamos como tensión de dos palabras: 
amor y justicia, acción y contemplación, libertad e igualdad, sujeto y comunidad, 
bien de todos y de cada uno, subsidiariedad y solidaridad. Omitir una de dos sería 
falsear la afirmación. Esta tensión es heterodoxia. La heterodoxia es necesaria para 
el avance histórico; la herejía, en cambio, lo hace más problemático o dificultoso. 
Existe un umbral hacia la confusión, la exageración o la unilateralidad herética (de 
hairesis, ‘usurpación, separación unilateral’). En el mundo, sin ser del mundo, pues. 
Ni demasiado mundano, ni demasiado celestial. Humano porque divino, divino por-
que humano.

Los cristianos en el mundo

Los cristianos en el mundo no se distinguen de los demás hombres ni por el lugar 
en que viven, ni por su lenguaje, ni por sus costumbres. Ellos, en efecto, no tienen 
ciudades propias, tal y como afirma la Carta a Diogneto (una obra apologética an-
terior al concilio de Nicea (325), probablemente de finales del siglo ii). El códice 
apareció en 1436 en un mercado de Bizancio y su descubrimiento fue casual. ¿Cómo 
es posible que este escrito pasase desapercibido durante mil doscientos años? Nadie 
lo conoció, nadie lo leyó, nadie lo citó. El códice de A Diogneto fue adquirido por 
un joven estudiante de griego en una pescadería de la ciudad, ​apilado con el papel 
de envolver pescado. Se copió y viajó por media Europa occidental. En el retorno a 
la patrística de la primera mitad del siglo xx fue muy valorado. En él podemos leer 
que los cristianos viven en ciudades según les cabe en suerte, siguen las costumbres 
de los habitantes del país, tanto en el vestir como en todo su estilo de vida y, sin 



embargo, dan muestras de un tenor de vida admirable y, a juicio de todos, increíble. 
A lo que añade:

Toman parte en todo como ciudadanos, pero lo soportan todo como extranjeros; toda tierra 
extraña es patria para ellos, pero están en toda patria como en tierra extraña. Igual que 
todos, se casan y engendran hijos, pero no se deshacen de los hijos que conciben. Tienen 
la mesa en común, pero no el lecho. Viven en la carne, pero no según la carne.

Un par de afirmaciones pueden servir como síntesis de todo el escrito: «son en 
el mundo lo que el alma es en el cuerpo» y «viven como peregrinos en moradas 
corruptibles, mientras esperan la incorrupción celestial».

En la Escritura: en el mundo, sin ser del mundo

En algunos libros de lo que conocemos como Nueva Alianza, sobre todo en los 
escritos paulinos y en los joánicos, hay muchas y variadas referencias al mundo 
(kósmos). Aportaremos solo algunas notas. 

En primer lugar, cabe señalar la ambigüedad hacia el mundo. Parece descubrirse 
un movimiento en cuatro tiempos: creación, redención, encarnación y consuma-
ción. En un primer momento encontramos la distancia, el abismo entre el totalmente 
Otro creador y sus criaturas, entre Dios y el mundo. Luego, la comunicación reden-
tora de Dios al mundo (las personas divinas dicen: «hagamos redención del género 
humano», [Ejercicios Espirituales, 103]) y su cercanía que no es fusión, sino identi-
ficación profunda en la diferencia: «un hombre enviado a los hombres», un hombre 
para los demás, como afirmaron Pedro Arrupe o Dietrich Bonhoeffer. En el cuarto 
momento, unidad escatológica consumada.

En la carta a los cristianos de Roma, Pablo habla de un mundo creado, y nosotros 
en él, que gime con dolores de parto (8,22-23). Es un mundo, el presente, al que no 
hay que amoldarse, sino que hay que dejarse transformar para renovar la persona 
desde dentro (12,2) para, una vez resucitados con Cristo, emprender la vida nueva 
(6,4). El evangelista Juan da originalmente a Cristo el nombre de «Salvador del 
mundo» (3,16-17; 4,42; 12,47), que provoca un juicio («yo he vencido al mundo», 
16,33): los que no tienen vista alcanzan a ver, mientras que los que creen ver, se que-
dan ciegos (9,39). En el final del elaborado y complejo discurso de despedida, Juan 
sintetiza en pocas líneas su mensaje:

Yo les he confiado tu palabra, y el mundo los ha odiado porque no son del mundo, lo mis-
mo que yo no soy del mundo. No pido que los saques del mundo, sino que los protejas del 
que persigue el mal. No son del mundo lo mismo que yo no soy del mundo. Santifícalos 
en la verdad: tu palabra es la verdad. Lo mismo que Tú me enviaste al mundo, así los he 
enviado yo al mundo. Por ellos yo me santifico, para que también ellos sean santificados 
en la verdad (17,14-19).



Para la Escritura, el amor del mundo no es el límite, sino que es trans-ascendido 
por el amor del Padre (1Jn 2,15). La palabra «mundo» en Juan señala una oposición 
compacta y radical hacia Jesús. Dios ama el mundo, y los seguidores de Jesús, los 
creyentes, son enviados a este mundo (no hay otro) para hacer un mundo otro. Qui-
zá podamos llamar a esto «elevar la calidad de mundo»: el Pueblo de Dios fomenta 
«todas las capacidades, así como las riquezas y costumbres de los pueblos en lo que 
tienen de bueno»; la plenitud de la vida cristiana promueve «un nivel de vida más 
humano, también en la sociedad terrena» (Lumen Gentium, 13 y 40).

Ocho características de una espiritualidad mundana crítica

Ofrecemos ocho notas para una comprensión evangélica y no meramente mundana 
del mundo. Este mundo es el único lugar y el único camino. No hay otro, aunque 
no cualquier forma de estar en el mundo es evangélica. Las formas, los estilos, han 
de ser discernidos continuamente para evitar una mundanidad espiritual posesiva, 
individualista o depredadora. 

•	 Una aproximación gratuita, asimétrica. El mundo es el espacio para el encuen-
tro. Hay encuentros de muchos tipos: interés, reciprocidad, justicia… Cabe un 
encuentro asimétrico en que no se espere nada a cambio, ni se exija nada; en que 
solo se ofrezca el don del reconocimiento del otro, la aceptación del don ofrecido.

•	 Una aproximación casta, es decir, pura, limpia e integradora. Hay que recuperar 
y resignificar la castidad. El mundo espera una mirada pura y limpia, no posesiva, 
poseedora y explotadora de un recurso finito. Cabe una aproximación casta. ¿Por 
qué no? El de la castidad no es lenguaje a la moda y, sin embargo, es urgente. 

•	 Una aproximación basada en una manera de vivir no mundana y significativa. 
El estilo de vida ha sido puesto de relieve en los últimos años como algo muy 
importante, algo constitutivo y definitorio de los cristianos. Recibimos como lla-
mada el proponer y realizar un nuevo estilo de vida que transparente la santidad 
del mundo, un estilo evangélico que sea fiel a su origen y significativo para las 
mujeres y hombres de hoy. Se trata de una mediación significativa, no irrelevante.

•	 Una aproximación integral, es decir, no dual. En el camino hacia una nueva es-
piritualidad mundana-sin-ser-del-mundo, hay un riesgo grande que se declina de 
muchas maneras: gnosticismo, maniqueísmo, pelagianismo, intimismo. La es-
piritualidad mundana y trans-ascendente eleva la mirada, lucha por instalar un 
horizonte de sentido que desinstale de zonas cómodas o de falsas seguridades. A 
la vez, la calidad dependerá de que se eleve la mirada y se bajen los ojos abiertos 
hacia la tierra (humildad, humedad, humanidad, de humus). Una mirada con ojos 
abiertos, una síntesis entre escucha de la Palabra y servicio: un servicio que no 
impide la escucha, una escucha que no ignora la diakonia esencial. Marta y María 
al tiempo. En el rostro del otro, del tercero, se descubre al Otro, que deja constan-
cia de una alteridad fundante. 



Cristianisme i Justícia. Roger de Llúria, 13, 08010 Barcelona. 93 317 23 38, info@fespinal.com, www.cristianismeijusticia.net
Imprime: Ediciones Rondas SL, ISSN: 2938-9569, ISSN (digital): 2938-9550, DL: B 17567-2024

•	 Una espiritualidad fraterna y sororal. Ser hermanas y hermanos no es algo ya 
conseguido; es un camino que hay que recorrer. La cercanía no se traduce nece-
sariamente en fraternidad. Acortar distancias no nos hace, sin más, más herma-
nos. Hemos de acercarnos, aproximarnos, hacernos prójimos. No se nace siendo 
prójimo. Urge un reconocimiento que se ha retrasado mucho tiempo: el papel de 
las mujeres en la construcción de la realidad social y del vínculo humano. Una 
fraternidad sin sororidad sería incompleta. 

•	 Una espiritualidad simpática. Ante el otro, ni exclusión, ni recelo, ni cautela, ni 
cálculo: solo simpatía. La simpatía inmensa por el mundo es un signo de la espi-
ritualidad cristiana y de la mirada que trajo el Concilio Vaticano II. 

•	 Una espiritualidad encarnada que transita las mediaciones de la complejidad, 
que hace conscientes a los actores sociales y religiosos de la necesidad de una me-
diación compleja en sociedades complejas. La espiritualidad debe estar arraigada 
y bien cimentada en el amor, en la ley de la caridad.

•	 Una espiritualidad sinodal de comunión jerárquica para una más cuidada parti-
cipación. La comunidad no hace un camino desmadejado, sino que reconoce sus 
propios carismas, incluso los ausentes. La comunión jerárquica, el carisma orde-
nado al servicio de la marcha sinodal de todo el pueblo, cuenta con la participa-
ción corresponsable de todas y todos los afectados, con transparencia y capacidad 
de dar cuenta de lo hecho para variar el rumbo, calmarlo o acelerarlo. El horizonte 
de esa espiritualidad es el Reino de Dios.

Apostar por este mundo de carne, vida y espíritu

Apostar por este mundo implica resistir a todas las seducciones mundanas desde la 
profecía de ojos abiertos, que nos ayuda a mirarlo desposesivamente.

Una conclusión: es necesario resistir las seducciones de una mundanidad espiri-
tual para construir juntos una espiritualidad evangélica que sea secular (mundana) 
sin-ser-del-mundo.

Una imagen: Homero nos cuenta que Ulises, en su camino de retorno a Ítaca, 
se ató al mástil de la nave para resistir las llamadas seductoras que lo desviaban y 
lo hacían desaparecer en el mar proceloso; el poeta prefiguraba con ese mástil el 
lignum crucis del Gólgota en que estuvo clavada la salvación del mundo.

Un mensaje: Cristo es nuestra paz, que ha transitado y rellenado el abismo de 
desigualdades y ha traspasado los muros que aislaban a los pueblos. Cristo, Pax 
nostra. 

Josep M. Margenat 


