
243QUADERNS

Fe i justícia. Celebrant 
les nostres arrels

Patxi Álvarez de los Mozos



FE I JUSTÍCIA. CELEBRANT LES NOSTRES ARRELS

Patxi Álvarez de los Mozos SJ

Pròleg  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . � 3

Introducció  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . � 5

Antecedents  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . � 6

El Decret quart de fe i justícia  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . �11

Evolucions posteriors  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . �21

Reflexions finals  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . �27

Notes  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . �30

Glossari  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . � 31

Preguntes per a la reflexió  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . � 32



Edita Cristianisme i Justícia. Roger de Llúria, 13, 08010 Barcelona
Tel. 933 172 338, e-mail: info@fespinal.com, www.cristianismeijusticia.net 
Imprimeix: Ediciones Rondas S.L. Dipòsit Legal: B 20624-2025 
ISBN: 978-84-9730-570-9, ISSN: 0214-6495, ISSN (virtual): 2014-6574 

Dibuix de la portada: Roger Torres. Edició: Anna Barba i Santi Torres
Traducció del text: Núria Garcia i Caldés. Maquetació: Pilar Rubio Tugas
Imprès en paper i cartolina ecològics. Novembre del 2025

Aquesta publicació es distribueix gratuïtament. Col·labora i uneix-te 
a les persones que ho fan possible. 

•	 Bizum codi: 05291
•	 Transferència: ES23 2100 3205 1225 0002 4607 
•	 www.cristianismeijusticia.net/donatius

Patxi Álvarez de los Mozos. Jesuïta, llicenciat en Teologia Sistemàtica i en En-
ginyeria de Telecomunicacions i doctor en Estudis Internacionals i Interculturals 
per la Universitat de Deusto. Ha estat director, a Roma, del Secretariat per a la 
Justícia Social i l’Ecologia de la Companyia de Jesús. Ha treballat a l’ONG Al-
boan i ha estat Delegat de Discerniment i Planificació Apostòlica de la Província 
d’Espanya.



3

PRÒLEG

El Concili Vaticà II, conclòs el 1965, va suposar un moment de reno-
vació i obertura molt important per a l’Església catòlica. Un dels canvis 
més visibles va ser la reforma litúrgica, que incloïa, entre altres qüesti-
ons, l’ús de les llengües vernacles, novetat que va afectar tots els ca-
tòlics del món. Altres canvis que el Concili promogué van tenir a veure 
amb l’ecumenisme, la relació de l’Església catòlica amb altres religions 
i, molt especialment, la voluntat d’obrir-se al món. Per al Concili, la 
societat no havia de ser vista com una amenaça a la fe, sinó como el 
lloc on els creients ens inserim per contribuir amb les nostres pròpies 
conviccions. 

El Concili també va convidar a renovar 
la vida religiosa. Per fer-ho, va posar 
èmfasi en dos criteris fonamentals: per 
un costat, havia de seguir inspirant-se 
en el carisma dels fundadors i de les 
fundadores, tornar a les arrels, i des 
d’aquí, adaptar-se als nous temps; per 
l’altre, les congregacions havien de 
comprendre les dinàmiques socials i 
integrar-s’hi. En aquest sentit, la vida 
religiosa apostòlica havia d’escoltar 
atentament les joies i les alegries dels 
seus contemporanis a l’hora d’anun-
ciar l’Evangeli de Jesucrist. 

Els jesuïtes, responent a aquesta 
crida del Concili, van intentar tornar 

a les seves arrels per tal de recuperar 
el millor de la tradició d’Ignasi de 
Loiola: la seva espiritualitat i, en con-
cret, els Exercicis Espirituals. D’altra 
banda, en la seva recerca d’un servei 
autèntic a persones i comunitats, van 
reconèixer la pobresa com el drama 
més important: milions de persones 
excloses d’una vida digna que patien (i 
pateixen) una conculcació sistemàtica 
dels seus drets. L’any 1975, en una re-
unió de la Congregació General 32*, es 
formula la missió de la Companyia de 
Jesús com «el servei de la fe, del qual 
la promoció de la justícia constitueix 
una exigència absoluta». 



4

Des de llavors, aquesta interac-
ció contínua entre fe i justícia ha anat 
configurant la manera de pensar i ac-
tuar de la Companyia. El Decret* quart 
d’aquesta Congregació, que és el que 
recull la missió, s’ha convertit en una 
referència fonamental de cara a com-
prendre les opcions personals i insti-
tucionals dels jesuïtes durant aquests 
darrers cinquanta anys. 

Cristianisme i Justícia és un fruit 
directe d’aquesta opció, i és per això 
que ens alegrem de poder publicar 
aquest Quadern, obra del company je-

suïta Patxi Álvarez de los Mozos. Ell 
ha aconseguit, a més a més d’una sín-
tesi del document i de la seva elabora-
ció, oferir-nos una panoràmica àmplia 
i detallada de les implicacions que va 
tenir la seva aplicació, així com dels 
reptes que actualment presenta l’apas-
sionant fórmula. Segueix «el servei de 
la fe i la promoció de la justícia» sent 
vigent?

José Ignacio García SJ
Director de Cristianisme i Justícia



5

INTRODUCCIÓ

El 3 de març de 1975, la Congregació General 32 (CG32) va aprovar 
el decret La nostra missió avui per àmplia majoria.1 En el seu segon 
paràgraf s’afirma: «La missió de la Companyia de Jesús és avui el 
servei de la fe, del qual la promoció de la justícia constitueix una exi-
gència absoluta», una expressió sintètica que permet recordar-ne el 
contingut essencial. El decret va ocupar finalment el quart lloc entre els 
setze aprovats i així s’ha conegut fins avui, com el «Decret quart» –hi 
ha hagut molts altres decrets en quarta posició al llarg del temps, però 
només aquest ha rebut aquest nom–, i també «Decret fe-justícia».

Aquest text va ser fruit d’un exerci-
ci diligent de discerniment dins de la 
Congregació al llarg de tretze setma-
nes. Com va dir Álvarez Bolado: «Se-
gurament no hi ha hagut cap altre do-
cument en el contingut i la formulació 
del qual la Congregació hagi participat 
d’una manera tan dialèctica i activa 
[...]. És realment un text que la Con-
gregació en conjunt, laboriosament, 
ha donat a llum».2 Bill Ryan, un dels 
congregats, afirmava en els últims dies 
de la seva vida quelcom semblant i feia 
servir paraules més aspres: «Dubto 
que disposéssim avui d’aquest decret 
si no haguéssim pagat un alt preu en 
sofriment, incomprensió i frustració. 
Personalment, la Congregació va ser 
una de les experiències més difícils de 

la meva vida».3 Cal rebre’l així, com 
el fruit d’un discerniment de la Com-
panyia, un do de l’Esperit que renova 
la missió de l’Església en cada temps 
històric.

El 2025 es compleixen cinquan-
ta anys d’aquell esdeveniment que va 
proporcionar a la Companyia de Jesús 
una nova orientació en la seva missió, 
un camí de nous compromisos, però 
també de dubtes i dificultats. Aquest 
quadern pretén ser un recordatori 
d’aquell fet per renovar-ne l’actualitat 
i retre homenatge a tants jesuïtes i laics 
–dones i homes– que s’han compro-
mès enterament amb aquesta missió en 
favor de la justícia, amb el suport de la 
pròpia fe, fins i tot enmig de conflictes 
i incomprensions.



6

ANTECEDENTS

Una vegada més, l’experiència va precedir l’opció. Primer van ser els 
capellans obrers, que van decidir acompanyar els treballadors com un 
més entre ells, des de les fàbriques i en les seves lluites; les comuni-
tats d’inserció en barriades perifèriques o en barraques; els missioners 
que en països pobres lliuraven la vida perquè les persones poguessin 
sortir de la misèria; la lenta evolució dels centres socials de recerca i 
acció social; l’educació oferta als més pobres, com va fer Fe y Alegría, 
«allà on acaba l’asfalt»;4 les lluites pels drets socials i civils… 

Totes aquestes experiències que es van 
donar en l’Església, fins i tot sent mi-
noritàries dins de la Companyia, van 
fer que els jesuïtes entressin en con-
tacte amb els pobres, que experimen-
tessin els seus sofriments i veiessin les 
estructures d’injustícia que els sotme-
tien a una situació que els degradava 
i de la qual no podien sortir. L’opció 
per la justícia, abans que una declara-
ció, va ser un crit que clamava al cel, 
demanant justícia en un món travessat 
per la maldat. Va brollar de la vida al 
costat dels empobrits del planeta. Així 
va néixer. 

D’altra banda, i basant-nos en les 
experiències de proximitat amb els 
pobres, en aquells anys es van assolir 

un seguit de fites socials i eclesials que 
van anar preparant el camí per a la de-
claració del Decret quart. L’escenari 
eclesial general venia emmarcat dins 
del Concili Vaticà II (1962-1965) ce-
lebrat poc abans, el qual va desencade-
nar grans canvis en l’Església catòlica 
i que, entre altres coses, va obligar a 
ordes i congregacions religioses a un 
procés accelerat d’adaptació que va re-
bre el nom en italià d’aggiornamento, 
equivalent a una actualització del cos 
i l’ànima de la vida religiosa. El pare 
Pedro Arrupe va ser escollit General* 
de la Companyia de Jesús el 1965, el 
mateix any que va acabar el Concili. 
Aquest mateix any també es va cele-
brar la CG31, en la qual van partici-



7

par un bon nombre dels jesuïtes que 
havien estat pèrits teòlegs del Concili. 
Aquesta Congregació va ser la que va 
implantar la majoria de les transfor-
macions requerides i en el curs de la 
història s’ha d’entendre com la Con-
gregació del gran canvi. Molts jesuïtes 
congregats percebien llavors un dilema 
existencial en la Companyia de Jesús: 
«O renovar-se, revigoritzar-se i adap-
tar-se profundament, o veure’s aboca-
da a perdre progressivament el vigor 
espiritual i apostòlic que necessitava 
per acomplir la seva finalitat original 
en les noves circumstàncies del món i 
de l’Església».5 Definitivament, eren 
temps de grans canvis. 

Àmbit internacional

En aquests anys, encara enmig de la 
Guerra Freda, existeix la consciència 
de viure en un sol món, en el qual les 
relacions internacionals són cada ve-
gada més importants, alhora que les 
transformacions culturals i els aven-
ços tecnològics assolits en uns quants 
països i prou van arribant a totes les 
nacions gràcies la capacitat creixent de 
les comunicacions. Aquest sentiment 
de pertinença a una única humanitat és 
especialment fort en un cos com el de 
la Companyia de Jesús, que en aquells 
moments tenia un gran nombre de 
missioners procedents d’Europa i els 
Estats Units, principalment en altres 
països que anomenà «de missió». Els 
jesuïtes tenen consciència de formar 
part d’un cos universal, la Companyia, 
dirigit al món sencer.

Als anys seixanta, va arribant a la 
seva fi el llarg procés de descolonit-
zació, a través del qual pobles sencers 

que durant el segle xix havien estat 
sotmesos per les metròpolis europees 
es constitueixen en estats indepen-
dents. Sorgeixen així la major part de 
les nacions africanes, moltes de les 
quals aviat es van veure implicades en 
guerres pel control del poder. 

A les dècades dels anys seixanta i 
setanta, es conceptualitza la teoria de 
la dependència, d’acord amb la qual 
els països subdesenvolupats continuen 
proporcionant matèries primeres a baix 
cost als països rics, que al seu torn pro-
dueixen manufactures que posterior-
ment són venudes a un preu més elevat 
als països pobres, perpetuant-hi la po-
bresa i fent incrementar les desigualtats 
globals. Es tracta d’un sistema pervers 
i injust que preserva la riquesa d’uns 
pocs estats privilegiats en detriment 
de pobles sencers; un tipus d’organit-
zació que converteix en dependents 
aquestes noves nacions i tantes altres, 
tant a Àsia com a l’Amèrica Llatina. 
Els països pobres ho serien llavors per-
què hi ha nacions riques que en treuen 
benefici. L’estructura és essencialment 
injusta. Aquesta teoria de la dependèn-
cia, posteriorment matisada, va confor-
mant la visió de l’època en les ments 
més lúcides. 

També en aquestes dècades i per 
primera vegada en la història, la hu-
manitat agafa consciència que la fam 
al món pot ser erradicada, perquè es 
tenen prou recursos per donar menjar 
a totes les poblacions. No és un pro-
blema de recursos, com ho havia estat 
fins llavors, sinó de la seva distribució. 
Aquesta realitat era un agulló al cor del 
pare Arrupe, que no era capaç d’enten-
dre que l’ésser humà pogués posar fi 
a la fam i senzillament no ho volgués 
fer. Com s’acabarà dient amb dolor 



8

i indignació en aquest Decret quart: 
«Malgrat les possibilitats obertes per la 
tècnica, es fa més clar que l’home no 
està disposat a pagar el preu d’una so-
cietat més justa i més humana» (n. 20). 

La revolució de maig del 68, que 
sorgeix a França –però amb una onada 
cultural que es propaga a la joventut 
de molts països–, aporta un qüestiona-
ment de les bases sobre les quals s’as-
senta la civilització occidental, amb un 
atac directe al capitalisme i la societat 
de consum. Queden desautoritzats els 
partits polítics, els sindicats, les Esglé-
sies, etc. en un cant a una nova lliber-
tat. La joventut exhibeix grans ànsies 
de transformació social tot buscant as-
solir una societat més autèntica i justa. 

Finalment, val la pena destacar 
també la gran presència de dictadures 
en molts països, en els quals la injus-
tícia adopta formes extremes de per-
secució política i social, on s’apliquen 
detencions arbitràries i tortures com 
a forma de coerció social. El context 
de la Guerra Freda impulsà projectes 
d’alliberament d’aquestes dictadures 
sota la forma de guerrilles d’esquerres 
que s’oposaren als projectes dictato-
rials. Per part seva, als països comu-
nistes de tall totalitari, la persecució 
social i religiosa és constant. 

Hi ha, per tant, en nombrosos paï-
sos, una efervescència de la conscièn-
cia social i dels moviments civils que 
empeny a un canvi d’estructures, sota 
l’aspiració a un món més just i més 
humà. 

Àmbit eclesial 

El Concili Vaticà II, que va finalitzar 
en 1965, va introduir un nou diàleg de 

l’Església amb el món, assumint mol-
tes de les transformacions culturals 
que s’havien produït els últims segles 
i davant les quals, històricament, l’Es-
glésia havia quedat al marge o s’havia 
oposat. Va ser un concili eminentment 
eclesial, en el qual s’assenyalava el 
camí de les adaptacions que l’Església 
havia de seguir. La seva recepció no 
va ser fàcil i podríem dir que, al cap 
de seixanta anys, encara no s’han des-
plegat totes les transformacions que 
demanava. 

Un dels textos importants del Con-
cili va ser la constitució apostòlica 
Gaudium et Spes, que tracta precisa-
ment de la presència de l’Església en 
el món modern. El gènere del text és 
innovador en relació amb altres con-
cilis anteriors, perquè s’allunya de 
qüestions exclusivament doctrinals per 
centrar l’acció de l’Esperit en el món 
actual. El Concili convidava a detectar 
els «signes dels temps», és a dir, crida-
va a descobrir en aquest món trencat, 
travessat per la increença i la injustí-
cia, la presència del Déu de la vida que 
fa noves totes les coses; una presència 
que reclama el compromís cristià en la 
consecució d’un món més just i més 
humà. 

El 1967 Pau VI publicà la seva en-
cíclica social Populorum Progressio 
sobre el desenvolupament dels pobles, 
en la qual assenyalà que la pau és el 
nou nom del progrés. També hi va 
subratllar que el progrés del qual l’Es-
glésia parla abasta a totes les persones 
i a totes les dimensions de la persona. 
Apunta a estructures socials, però in-
clou el cor humà. És tasca cristiana 
contribuir a desplegar aquest progrés 
social que ha d’incorporar totes les di-
mensions humanes. 



9

L’any 1968 se celebra a Medellín, 
Colòmbia, l’Assemblea de l’episcopat 
llatinoamericà. La realitat que colpeja 
la mirada dels bisbes que s’hi van re-
unir és la injustícia generalitzada en el 
continent, que manté les seves pobla-
cions sotmeses i pobres: «La misèria 
que margina grans grups humans, com 
a fet col·lectiu, clama al cel. La cerca 
cristiana de la justícia és una exigència 
de l’ensenyament bíblic [...]. En la cer-
ca de la salvació hem d’evitar el dua-
lisme que separa la santificació de les 
tasques temporals».6 Parla, per tant, de 
la necessitat de treballar per la justícia 
en el context de la misèria que viuen 
les nacions llatinoamericanes.

Tres anys després, ja el 1971, es 
reuneix el Sínode dels Bisbes, el do-
cument final dels quals va ser acceptat 
i confirmat íntegrament per Pau VI. 
S’hi esmenten «les greus injustícies 
que embolcallen el món humà amb 
una xarxa de dominis, d’opressions 
i d’abusos que sufoquen la llibertat i 
impedeixen a la major part del gènere 
humà participar en l’edificació i en el 
gaudi d’un món més igual i més frater-
nal». Al seu torn, el Sínode va emetre 
aquesta afirmació: «L’acció a favor de 
la justícia i la participació en la trans-
formació del món se’ns presenta clara-
ment com una dimensió constitutiva 
de la predicació de l’Evangeli».7 El 
treball per la justícia resulta així cons-
titutiu de l’anunci cristià. No s’havia 
anat mai tan lluny. I continuava com 
segueix: «L’amor cristià al proïsme i 
la justícia no es poden separar. Perquè 
l’amor implica una exigència absoluta 
de justícia, és a dir, el reconeixement 
de la dignitat i dels drets del proïsme 
[...]. La missió de predicar l’Evangeli 
en el temps present requereix que ens 

obstinem ja ara en l’alliberament inte-
gral de l’home». Els bisbes creuen que 
treballar per la justícia forma part me-
dul·lar de l’anunci cristià, almenys els 
reunits el 1971. 

Aquest mateix any, Gustavo Gu-
tiérrez publica el seu llibre Teología 
de la liberación: perspectivas. Tota 
teologia anomena una cosa última que 
opera com a element estructurador del 
conjunt de la reflexió sobre la fe. En el 
cas de la teologia de l’alliberament, es 
tracta precisament de l’alliberament, 
sobretot dels pobres.8 Amb ella –com 
també amb la teologia política que Jür-
gen Moltmann inaugura en aquestes 
dècades– s’obre la via al fet que sigui 
possible parlar de tots els continguts de 
la fe: Déu i Crist, gràcia i pecat, amor 
i esperança, etc. a partir d’una realitat 
secular, en aquest cas la necessitat d’un 
alliberament dels pobres, que viuen 
immersos en una situació d’opressió i 
pecat estructural. Aquest és el fet fona-
mental que es presta a la consideració 
teològica a fi de reflexionar i expressar 
sobre la fe. 

Com dirà Jean-Yves Calvez, en el 
període entre 1968-1974 es desenvo-
lupa en l’Església catòlica la «voluntat 
d’una més profunda inserció del cris-
tianisme en la vida concreta dels ho-
mes i dels pobles. I és al voltant de la 
paraula “justícia” i al tema de l’allibe-
rament de la injustícia on no tardarà a 
produir-se la cristal·lització».9

La reacció de Pedro Arrupe

El pare Arrupe no es va mantenir al 
marge d’aquesta nova sensibilitat a 
l’interior de l’Església; al contrari, 
donada la seva trajectòria personal de 



10

contacte amb el sofriment humà en di-
ferents llocs del món, es va manifes-
tar en diversos moments en completa 
sintonia amb la necessitat d’una més 
gran justícia al món. En una carta so-
bre l’apostolat social dirigida als Pro-
vincials d’Amèrica Llatina el 12 de 
desembre de 1966 els deia que, atesa 
la situació del continent, la Companyia 
té l’«obligació moral de repensar tots 
els seus ministeris i apostolats i d’ana-
litzar si realment responen als requisits 
de la urgència i prevalença de la jus-
tícia i fins i tot de l’equitat social».10 
Sembla un text premonitori, perquè la 
necessitat de repensar tots els ministe-
ris i apostolats a partir de la considera-
ció de la justícia serà, anys enllà, una 
de les demandes del Decret quart. 

El maig de 1968, els Provincials 
llatinoamericans van escriure una carta 
a tots els jesuïtes de les seves provín-
cies –l’anomenada Carta de Río– en 
la qual assenyalaven que «la majoria 
dels habitants del continent es troben 
en una situació de misèria tan injusta 
que –en frase de Pau VI– exigeix de 
manera taxativa el càstig de Déu [...]. 
Per això ens proposem donar a aquest 
problema una prioritat absoluta en la 
nostra estratègia apostòlica».11 

Després del Sínode dels bisbes de 
1971, en el qual Arrupe va participar, 
ell mateix va rebre l’encàrrec d’ela-
borar un text que recollís formes que 
permetessin expressar l’opció per la 
justícia. En pocs mesos va preparar 
un fullet titulat «Testimoniatge per la 
justícia», que va ser difós profusament. 
Entre altres afirmacions, Arrupe hi 
afirma que «l’Evangeli és un evangeli 
d’amor. Però l’amor exigeix la justícia. 

L’Evangeli, per tant, és un evangeli de 
justícia; és la bona notícia anunciada 
als pobres».12 Concep «l’acció de la 
justícia, abans que res, com un alli-
berament [...] que afecta les estructu-
res, i que requereix, evidentment, una 
certa forma de compromís polític».13 
L’exigència de la justícia per motiu de 
l’amor cristià i la necessitat de trans-
formar les estructures a través d’un 
treball polític són demandes que es 
van contemplar clarament en el Decret 
quart, que no va tardar a ser redactat. 

Podem finalment recordar l’al·
locució que Arrupe va oferir als antics 
alumnes reunits a València. Els dirigia 
aquestes paraules: 

Potser nosaltres mateixos, els jesuïtes, 
us hem educat en la justícia? [...]. Crec 
que els jesuïtes hem de respondre amb 
tota sinceritat i humilitat que no, que no 
us hem educat per a la justícia, tal com 
avui ho exigeix Déu de nosaltres [...]. 
Hem d’omplir aquesta llacuna perquè 
l’educació que s’imparteix a les nostres 
escoles estigui a l’altura de les exigèn-
cies de la justícia en el món contem-
porani.14

En definitiva, el context eclesial i 
de la Companyia sorgit en el marc del 
postconcili compon un brou de cultiu 
favorable al compromís que la Com-
panyia adoptà en la CG32 en el seu 
Decret quart. Aquest no sorgeix del 
no-res, com si fos una ocurrència sor-
prenent, sinó que respon a una cons-
ciència creixent de la necessitat que 
l’Església treballi a favor de la justícia 
com a part essencial de l’anunci de 
l’Evangeli. 



11

EL DECRET QUART DE FE I JUSTÍCIA

Pocs anys després d’haver estat triat General, Arrupe es va convèncer 
que amb l’esforç dut a terme per la CG31 d’adaptació de la Companyia 
de Jesús a les demandes del Concili i del moment històric no n’hi havia 
prou, que es requeria una nova Congregació que enfortís i orientés 
aquest canvi, previ «examen profund, objectiu i obert de la situació 
actual».15 

El món i l’Església anaven evolucio-
nant a gran velocitat i Arrupe pensa-
va que calia respondre amb resolució 
i amb discerniment, i d’aquí que la 
convocatòria estigués motivada «per 
la necessitat de precisar i concretar en-
cara més com ha de ser el servei que 
la Companyia ha de prestar a l’Esglé-
sia en un món que va canviant ràpida-
ment».16 No va ser una decisió senzilla, 
per a ell; al contrari, com ell mateix va 
confessar en la seva primera al·locució 
a la Congregació, aquella resolució 
«va ser la més important de tot el meu 
càrrec com a General».17 

La CG32 va rebre més de mil 
postulats procedents de les congrega-

cions provincials. Els postulats són 
peticions o demandes que els jesuïtes 
dirigeixen des de les seves províncies, 
bé a la Congregació mateixa, o bé al 
P. General.18 Un d’aquests postulats 
procedia d’un centre social de la pro-
víncia de Mèxic i sol·licitava a la CG 
que comprometés la Companyia en 
la justícia internacional, de manera 
que tota la reflexió sobre la manera de 
viure i sobre la missió apostòlica fos 
considerada des d’aquesta perspectiva. 
També demanava al P. General que di-
namitzés una reflexió sobre la justícia 
internacional dirigida a tots els jesuï-
tes.19 Aquest postulat, que alguns van 
considerar com a model, va ser acollit 



12

pel Center of Concern de Washing-
ton, un centre social de la Companyia 
als Estats Units. Allà el van traduir i 
el van difondre per l’àmbit anglès i, 
al seu torn, es va propagar en l’àmbit 
francès. Va ser ben rebut per moltes 
Províncies, fins al punt que tretze con-
gregacions provincials el van aprovar i 
el van enviar a la CG, i moltes altres en 
van adoptar part del llenguatge. Així, 
nombroses Províncies van expressar 
el desig d’un compromís social de la 
Companyia i d’una opció en favor de 
la promoció de la justícia. Sens dubte, 
això va impulsar la consideració de la  
justícia com a element essencial de  
la vida i la missió de la Companyia. 

En la preparació de la Congregació, 
els postulats procedents de les provín-
cies es van agrupar al voltant de qua-
ranta-vuit temes. Al seu torn, la CG va 
votar, d’entre tots aquests temes, sis 
qüestions prioritàries. Una vegada fet 
això, van tractar d’afinar més buscant 
una prioritat entre totes. Es va triar 
com a «prioritat de prioritats» una fu-
sió de dues d’aquestes sis qüestions: 
els criteris del nostre servei apostòlic 
avui i la promoció de la justícia. Això 
va passar a l’inici de la CG32, el mes 
de desembre de 1974, i ja va marcar la 
direcció que prendria el discerniment 
dels congregats. 

El 20 de desembre, Arrupe va diri-
gir aquestes paraules a la CG: 

La promoció de la justícia gaudeix de 
prioritat, almenys perquè en tractem en 
primer lloc, i ha d’exercir influx en tota 
la nostra vida [...]. Aquesta promoció 
brolla de l’índole sacerdotal de la Com-
panyia tal com la va concebre Ignasi, 
perquè la visió ignasiana del nostre mi-
nisteri sacerdotal tal com Ignasi la va 

concebre és més afí al Concili Vaticà II 
que al Tridentí. El problema que hem 
de resoldre és la integració i l’equili-
bri entre les activitats que s’orienten 
al culte diví i les obres de misericòrdia 
també corporal [...]. El caràcter sacer-
dotal [...] ens portarà a proclamar la 
justícia evangèlica per la creu i des de 
la creu».20 

El camí que condueix al quart De-
cret ja ha quedat traçat. 

Alguns continguts característics 
del Decret quart

El text final compta amb vuitanta-un 
paràgrafs i es pot interpretar com un de-
cret programàtic, de to profètic, en el 
qual s’aclareix el que la Companyia ha 
d’assolir com a missió: «La missió de 
la Companyia de Jesús avui és el ser-
vei de la fe, del qual la promoció de 
la justícia constitueix una exigència 
absoluta, en tant que forma part de la 
reconciliació dels homes exigida per 
la reconciliació d’ells mateixos amb 
Déu» (n. 2). L’expressió que resumeix 
la missió és «servei de la fe i promo-
ció de la justícia». Amb ella, es pretén 
aclarir el que la Companyia ha de fer. 
És una mena d’eslògan que utilitza un 
mínim de paraules per motivar i dina-
mitzar la missió de la Companyia.21

Fent un pas enrere, el primer text 
històric de la Companyia que aborda-
va la seva missió és l’anomenada Fór-
mula (1550),22 en la qual s’expressa el 
motiu de la fundació: «Abans de res 
per atendre principalment la defensa 
i la propagació de la fe i el profit de 
les ànimes en la vida i doctrina cristia-
nes». Al seu torn, el jesuïta ha d’estar 



13

preparat «per reconciliar els desavin-
guts, socórrer misericordiosament i 
servir els que es troben a les presons 
o als hospitals, i a exercitar totes les 
altres obres de caritat». La capitalitat 
d’aquest text roman vigent, tal com 
l’assenyala el Decret quart mateix en 
el punt n. 17; no obstant això, experi-
menta una actualització en l’exercici 
caritatiu de la fe, que ara està enfocat 
a promocionar la justícia.23 En realitat, 
la Congregació entenia que el servei de 
la fe i la promoció de la justícia «ha es-
tat sempre, sota modalitats diverses, la 
missió de la Companyia» (n. 3), només 
que ara aquesta missió s’estava consi-
derant sota una mirada nova.

El papa Pau VI havia demanat a la 
Companyia la lluita contra totes les for-
mes d’ateisme en el marc de la CG31, 
una missió que havia estat confirma-
da a la CG32 en la seva al·locució a 
l’inici de les sessions. La Congregació 
interpretà que una d’aquestes formes 
d’ateisme pràctic és la injustícia actual, 
que nega «la dignitat i els drets de l’ho-
me imatge de Déu i germà de Crist», 
la qual cosa constitueix una veritable 
«negació de Déu. El culte del diner, 
del progrés, del prestigi, del poder, té 
com a fruit aquest pecat d’injustícia» 
(n. 29). La promoció de la justícia es 
concep, per tant, dins de la lluita con-
tra l’ateisme, en aquest cas en la seva 
dimensió pràctica. 

Fe i justícia no es poden entendre 
com dos aspectes juxtaposats de l’ac-
ció de la Companyia, sinó com un 
veritable «principi integrador», que 
incorpora el treball per la justícia en 
qualsevol expressió evangelitzadora, 
perquè «no hi ha conversió autèntica 
a l’amor de Déu sense una conversió a 
l’amor dels homes i, per tant, a les exi-

gències de la justícia… L’evangelitza-
ció és proclamació de la fe que actua 
en l’amor dels homes (Gal 5,6; Efes 
4,15): no es pot realitzar veritablement 
sense promoció de la justícia» (n. 28). 
La fe i la justícia es criden mútuament, 
de manera que expressions posteriors 
al Decret també parlaran de «la justícia 
que brolla de la fe» o «la fe que obra la 
justícia». Són un binomi, com s’apro-
fundirà més endavant, no una suma de 
dues realitats independents. 

La promoció de la justícia no es pot 
entendre ja com un apostolat particular 
entre d’altres, com podria ser l’anome-
nat apostolat social, sinó que «ha de 
ser una preocupació de tota la nostra 
vida i constituir una dimensió de to-
tes les nostres tasques apostòliques» 
(n. 47). Això és una gran novetat. És 
un compromís que afecta els jesuïtes 
en la seva globalitat i el conjunt de les 
seves obres, i no una tasca exclusiva 
pròpia d’un apostolat particular, d’aquí 
la necessitat d’avaluar tots els minis-
teris –«els centres d’ensenyament, les 
revistes, les parròquies, les cases de 
recés i altres obres apostòliques la res-
ponsabilitat de les quals assumim»– i 
fins i tot els ministeris particulars de 
cada jesuïta (n. 76). No es concep cap 
ministeri que no integri aquests dos 
aspectes del binomi fe-justícia. Crida, 
per tant, a un radical procés de conver-
sió que requerirà discerniment (n. 10). 

El Decret també subratlla la ne-
cessitat d’actuar sobre les estructures 
socials, econòmiques i polítiques, atès 
que aleshores els jesuïtes ja havien 
pres consciència de la importància que 
tenen en la vida dels éssers humans 
(n. 31). La injustícia s’encarna en ins-
titucions i estructures socioeconòmi-
ques injustes que dominen la vida de 



14

les nacions i les relacions internacio-
nals (n. 6). La transformació estructu-
ral passa a ser una de les àrees en què 
s’ha de focalitzar la Companyia, per-
què els canvis en les estructures rever-
teixen en un major bé en les societats 
que en són afectades. 

Així mateix, el Decret crida a una 
inserció en la realitat de la increença 
i de la injustícia, perquè «molt sovint 
ens trobem aïllats, sense contacte real 
amb la increença i amb les conseqüèn-
cies concretes i quotidianes de la in-
justícia i l’opressió». Aquesta inserció 
serà un «“test” decisiu de la nostra fe, 
de la nostra esperança i de la nostra ca-
ritat apostòlica» (n. 35). 

També indica que «la solidaritat 
amb els homes que porten una vida di-
fícil i són col·lectivament oprimits no 
pot ser assumpte solament d’alguns je-
suïtes». Demana per contra que aquesta 
solidaritat caracteritzi «la vida de tots, 
tant en el pla personal com en el comu-
nitari i fins i tot institucional» (n. 48). 
Una solidaritat particular amb els po-
bres, de manera que, «caminant paci-
entment i humilment amb els pobres 
aprendrem en què els podem ajudar, 
després d’haver acceptat primer rebre 
d’ells» (n. 50). Des de llavors, la lluita 
per la justícia queda inseparablement 
unida a la solidaritat amb els pobres. 

De quina justícia parla el Decret? 

El terme justícia no va quedar definit 
pel Decret, perquè aquest pretenia par-
lar-ne en un sentit ampli referint-se a 
situacions que són intolerables a escala 
humana i que necessiten remei.24 Par-
la, per tant, de justícia socioeconòmi-
ca. Però, si només hagués estat així, el 

Decret hauria tingut moltes dificultats 
a tirar endavant, perquè l’expressió 
promoció de la justícia «per a alguns, 
sonava a llenguatge revolucionari, 
subversiu i fins i tot violent».25

Com es matisaria en la Congrega-
ció següent, la CG33 (1983), aquesta 
justícia social es refereix a la «justícia 
evangèlica, que és com un sagrament 
de l’amor i la misericòrdia de Déu» 
(d. 1, n. 32). Els intèrprets no dubten 
que la justícia de què parla el Decret 
i a la qual està cridada la Companyia 
és una expressió de la caritat cristiana, 
que al costat de l’esperança i la fe con-
forma les tres virtuts teologals. Arrupe 
assenyalava que «la justícia és indis-
pensable, perquè constitueix la part 
inicial de la caritat»,26 però també que 
cal «sobrepassar la justícia, per arribar 
a satisfer-la amb la caritat».27

Aquesta inserció de la justícia en la 
caritat va conduir al fet que tot el ser-
vei als pobres s’hagi entès sota la llum 
de la promoció de la justícia. Servir els 
pobres i promoure la justícia han que-
dat units. Així s’entén, per exemple, el 
treball de Fe y Alegría per l’educació 
popular en barriades marginades. Ofe-
reix educació en contacte directe amb 
els més pobres, però s’obstina a defen-
sar el dret de tot el món a l’educació. 
La seva ràpida extensió pel continent 
americà s’explica pel desig que l’edu-
cació arribi a totes les persones i sigui 
universal, la qual cosa és precisament 
un reclam de la justícia. 

El Servei Jesuïta a Refugiats tam-
bé fon caritat i justícia amb el lema 
«acompanyar, servir i defensar» refu-
giats i migrants. La passió per defen-
sar els drets de les persones migrants 
parteix de la proximitat a ells, quan es 
comparteixen les seves angoixes i pas-



15

sions. El treball per la justícia no va 
conduir els jesuïtes als tribunals, sinó 
a les perifèries, per mirar i entendre la 
realitat des d’allà, per compartir les es-
tretors dels que hi viuen i treballar amb 
ells per transformar una mica la realitat. 

Són dos exemples, entre molts, de 
com la Companyia va considerar des 
de l’inici que, sens dubte, la justícia 
estava unida al servei als pobres com a 
part de la caritat cristiana.

Justícia vs. caritat 

Tanmateix, aquesta justícia evangèli-
ca no es pot diluir fins a desaparèixer 
en la caritat cristiana, perquè s’estaria 
perdent una part essencial de la seva 
radicalitat. La justícia té un caràcter 
obligant, perquè el clam de la terra ar-
riba fins al cel i revolta. Per contra, la 
caritat cristiana es pot oferir… o no. 
Habitualment entenem la caritat com a 
supererogatòria, és a dir, com alguna 
cosa que va més enllà del que és degut, 
com un plus gratuït. La justícia genera 
indignació i revolta; la caritat provoca 
compassió. No és el mateix implorar 
caritat que exigir justícia. La justícia 
pertany a l’ampli camp de la caritat 
cristiana, però no s’hi pot diluir o s’es-
taria perdent quelcom de radical. 

El sentiment d’injustícia sorgeix 
quan s’ha comprès la complexitat de 
les realitats socials. Apareix quan ens 
adonem de la discriminació per origen 
ètnic, per sexe o per religió. Es pro-
dueix quan ens adonem que els pobres 
pateixen no per realitats naturals, sinó 
per abús i explotació deliberada de la 
seva situació; quan entenem que mol-
tes de les fortunes han estat producte 
de l’acumulació de privilegis en con-
nivència amb el poder, en forma de 

clientelismes i favoritismes; quan una 
autoritat política té un origen il·legítim 
o ho és en el seu exercici en beneficiar 
el bé privat i oblidar el comú, que és 
l’única finalitat que l’acredita. Per 
aquest motiu, en la CG32 es dirà: «En 
cap cas podem dispensar-nos d’una 
anàlisi al més rigorosa possible de la 
situació des del punt de vista social i 
polític» (n. 44). 

Només qui té poder en un àmbit 
hi pot cometre injustícies. La injustí-
cia sempre és un abús del poderós en 
el camp del seu poder, un abús que 
atempta contra la dignitat humana de la 
víctima. La promoció de la justícia fa 
necessari desemmascarar les estructu-
res de poder i atribuir responsabilitats 
en situacions que no són simètriques, 
en les quals es pot distingir una víctima 
i algun victimari. Si això no s’aconse-
gueix, el que queda és una descripció 
naturalitzada de les desgràcies, d’acord 
amb la qual sofreix qui no s’esforça o 
és incapaç. El seu sofriment és exclusi-
vament degut a la seva responsabilitat. 
La victòria total de qui comet una in-
justícia arriba quan aconsegueix impo-
sar el relat que la víctima és l’última 
responsable de la seva situació. 

Efectivament, no és el mateix atri-
buir el sotmetiment dels esclaus a la 
seva inferioritat humana que a l’abús 
total d’un poble sobre un altre fins a 
la degradació completa d’un altre és-
ser humà, que pot arribar a ser utilit-
zat com un objecte. En el primer cas, 
diem que l’esclavitud procedeix d’una 
condició de la natura, mentre que el se-
gon es refereix a una injustícia d’arrels 
històriques, que clama al cel i que és 
obligatori combatre en nom de la hu-
manitat; per aquest motiu la lluita per 
la justícia assenyala els qui es benefi-



16

cien de la injustícia i exploten els al-
tres, i se solidaritza amb les víctimes, 
que han estat considerades menys que 
humanes. Per tant, la promoció de la 
justícia desemmascara i acusa. Compta 
amb una visió política de la realitat. 

La injustícia és humanament in-
suportable. Això ho sabem des que 
som petits, perquè els éssers humans 
no aguantem que ens enganyin, que 
ens discriminin, que amb nosaltres 
trenquin les regles que haurien de ser 
equitatives, que ens menyspreïn sense 
motiu, que ens menyspreïn pel nostre 
color o origen ètnic, que ens agredei-
xin i el delicte quedi impune, que ens 
excloguin… Per això no és el mateix 
que algú sigui rescabalat d’una injus-
tícia que beneficiat per la caritat. Les 
víctimes reclamen justícia, que és el 
que els pot retornar la dignitat; se sen-
ten insultades quan se’ls respon amb 
caritat. Elles demanen el que se’ls deu 
i això les dignifica, no demanen una 
caritat condescendent que perpetuï la 
seva condició d’inferioritat. 

La dimensió política de la justícia

L’existència d’una injustícia obliga 
a denunciar-la. Quan ens trobem en 
entorns segurs, on confiem que no hi 
haurà represàlies, no dubtem mai: les 
injustícies no es poden deixar passar i 
les afrontem. La dificultat sorgeix allà 
on els poderosos que abusen es poden 
protegir o venjar. Llavors, la denúncia 
es complica i moltes vegades preferim 
agafar altres camins. 

Així, una visió política de les re-
lacions socials esdevé essencial en la 
promoció de la justícia. No existeix 
sense ella. Podríem afirmar que, quan 
aquesta visió política es dilueix, la in-

justícia perd significat i es confon amb 
l’ordre normal de les coses, on deixa 
de sorprendre i molestar.

Però hem de reconèixer que defen-
sar el que és just, en un mitjà injust i 
violent, genera una por molt fonda, 
d’aquí la temptació de diluir-la sota 
altres conceptes… Hi ha països en els 
quals els defensors de drets humans o 
de la natura són sistemàticament per-
seguits civilment, penalment i violen-
tament, i en els quals qualsevol apunt 
de crítica del poder polític és asset-
jat. Quina valentia es necessita per 
defensar la causa de la justícia en un 
entorn com aquest? Més encara, fins a 
quin punt és raonable la denúncia en 
un entorn en què no té possibilitats de 
prosperar i, al contrari, pot deslligar 
mals més grans en forma de repre-
sàlies exemplaritzants? Aquest tipus 
d’arguments, freqüents i raonables, 
sovint afebleixen la lluita en favor de 
la justícia i han arribat a qüestionar 
fer-hi referència. A més, els jesuïtes i 
les nostres institucions de vegades ens 
sentim socialment identificats amb es-
trats poderosos de la societat, que po-
den experimentar com a traïció la crí-
tica d’una determinada situació social. 
Llavors la nostra missió ensopega amb 
les aliances afectives, on és necessari 
molt de discerniment per no devaluar 
l’actuació sota capa de bé. 

Tot plegat era quelcom que el pare 
Arrupe preveia, perquè ja ho havia 
experimentat. En una al·locució a la 
CG32, el 20 de desembre de 1974, deia: 
«La Congregació ha d’estar disposa-
da a assumir aquesta responsabilitat i 
a entrar per la via de la creu, que, de 
vegades, portarà en si la incomprensió 
de les autoritats civils i eclesiàstiques i 
dels millors dels nostres amics».28



17

És a dir que parlem de justícia so-
cial dins del gran marc de la caritat 
cristiana, en la qual no es pot diluir per 
no trair-la. Posteriors congregacions 
concretaran més els continguts de la 
justícia, especialment la CG34 (1995), 
com tindrem ocasió de veure. 

El binomi fe-justícia

Quan el Decret parla del servei de la 
fe i de la promoció de la justícia, no es 
refereix a dos aspectes separats, l’un al 
costat de l’altre. Tampoc es refereix a 
una missió que es desdobla, de manera 
que alguns es dediquen a una cosa i uns 
altres a una altra. El Decret assenya-
la una única missió amb dues dimen-
sions, la fe i la justícia, que concernei-
xen a tots els jesuïtes i a tots els seus 
ministeris, institucionals o personals. 

Aparentment, la fe i la justícia te-
nen poc a veure perquè pertanyen a 
dos ordres diferents: un, a la relació 
amb Déu i l’altre, a les relacions hu-
manes. Tot i això, es tracta d’un dels 
nombrosos binomis que la fe catòlica 
reuneix i en els quals la fecunditat del 
binomi prové de radicalitzar cadascun 
dels seus pols: Déu i ésser humà, sa-
grat i profà, oració i vida, fe i política, 
societat i Església… En tots aquests 
casos, la «i» no és mera juxtaposició, 
sinó que és trobada fructífera. També 
es podria dir que constitueixen una 
tensió creativa. Tensió perquè hi ha 
dificultat a articular-les, però creativa 
perquè, quan es fa bé, les dues brillen 
amb més llum. 

Passa el mateix amb el binomi 
fe-justícia: quan la fe es dirigeix a 
construir relacions justes, brilla més, 
adquireix nous significats i omple la 

vida de qui la promou. Quan la lluita 
per la justícia se submergeix en el mo-
viment compassiu de Déu, llavors res-
sonen els millors dels seus harmònics, 
s’humanitza en lloc de resultar freda 
o procedimental, i s’acosta amb mi-
sericòrdia a les víctimes, amb les quals 
es compromet des de la proximitat i 
la solidaritat. Quan totes dues dimen-
sions, fe i justícia, s’aborden conjun-
tament, ambdues creixen i, alhora, es 
transformen. No qualsevol manera de 
desplegar la fe ni de promoure la jus-
tícia afavoreixen el binomi. Tant la fe 
com la justícia canvien perquè l’una 
està referida a l’altra. 

Com vint anys més tard dirà la 
CG34 a partir de l’experiència viscuda: 

Aquell compromís [amb la promoció 
de la justícia] va ser per a nosaltres un 
regal de Déu meravellós. Ens va posar 
en bona companyia: la del Senyor cer-
tament, però també la de tants amics 
seus entre els pobres i tots els compro-
mesos en pro de la justícia. Pelegrins 
amb ells cap al Regne, ens hem sentit 
impactats per la seva fe, renovats per 
la seva esperança, transformats pel seu 
amor (CG34, d. 3, n. 1). 

I també, «el nostre servei, especial-
ment el dels pobres, ha fet més profun-
da la nostra vida de fe, tant individu-
alment com corporativament: la nostra 
fe s’ha fet més pasqual, més compas-
siva, més tendra, més evangèlica en la 
seva senzillesa» (CG34, d. 2, n. 1). És 
una expressió de com la doble dedica-
ció a la fe i a la justícia ha omplert el 
cor creient dels jesuïtes.

El binomi condueix a una mística 
d’ulls oberts.29 Per veure Déu cal obrir 
els ulls al món, amb la finalitat de reco-



18

nèixer-hi l’obra de Déu i de deixar-nos 
cridar per involucrar-nos en el món. 
Una mística que passa per una mirada 
contemplativa de la realitat i que inclou 
una anàlisi sociopolítica rigorosa del 
que hi esdevé. Sense estudiar a fons la 
realitat i la història no és possible la ve-
ritable contemplació. La contemplació 
és una mirada profunda i creient sobre 
el món, no pas superficial i despreo-
cupada. Tota l’espiritualitat ignasiana 
mou a aquesta mirada contemplativa 
del món, des de la Contemplació de 
l’Encarnació dels Exercicis fins a la 
contemplació dels misteris de la vida 
de Crist, en els quals no ens quedem 
en la seva superfície, sinó que aprofun-
dim per trobar-hi la vida de Déu. 

El binomi porta a situar les vícti-
mes en el centre de la missió i de l’ex-
periència de fe. Tal vegada aquesta 
és la conseqüència més determinant. 
Ja no es pot mirar la realitat ni llegir 
l’Evangeli sense fer-ho des de les vícti-
mes ni actuar si no és a favor seu. Com 
afirmaria el pare Kolvenbach en diver-
ses ocasions i de diferents maneres, 
«cap punt de vista és neutre o prescin-
deix dels valors. En el nostre cas de je-
suïtes, el punt de vista, per preferència 
i per opció, és el dels pobres».30 El pare 
Ellacuría anava més lluny, sens dubte: 
«El lloc teòric adequat per enfocar els 
grans problemes socials, amb vista a 
la seva interpretació correcta i la seva 
solució pràctica, és, en general, el de 
les majories populars».31 Per majories 
populars entenia les majories pobres 
desposseïdes per ordenaments socials 
històrics, al·ludint a un enfocament 
estructural. Ignacio Ellacuría concedia 
a les víctimes de les estructures socio-
econòmiques injustes la primacia a 
l’hora d’estudiar la realitat, amb vista 

a interpretar i resoldre els problemes 
socials. 

És en la promoció de la justícia a 
favor de les víctimes on es descobreix 
l’acció alliberadora de Déu en la his-
tòria, a favor del seu poble oprimit. És 
en les lluites de les víctimes i d’aquells 
que hi treballen a favor on es percep 
amb més nitidesa la presència activa 
d’un Déu que guareix i allibera. En 
elles ressona el Déu de l’Èxode i dels 
profetes, i el Jesús compassiu de la his-
tòria. 

Així mateix, el binomi impedeix 
una fe intimista, reduïda a devocions i 
litúrgies; al contrari, és una llança cap 
a la comunitat i cap a la humanitat so-
frent. Entre les víctimes troba el lloc 
teològic privilegiat per experimentar la 
presència i l’activitat de Déu. 

Per part seva, la justícia es ressitua 
en l’horitzó més ampli i evangèlic de 
la caritat cristiana. Es fa cordial, com-
passiva, misericordiosa, no freda ni 
procedimental, com solen ser els pro-
cessos judicials. Aquesta justícia surt 
del terreny commutatiu –transaccional, 
on cadascú rep el que li correspon– per 
assolir la justícia social. És una justícia 
que impedeix que la indignació davant 
del que és injust es converteixi en ira 
violenta o en ressentiment. No busca la 
venjança, sinó la construcció d’un nou 
futur més humà i digne per a tothom, 
primordialment per a les víctimes. 
Justícia sense revenja, dirigida a la re-
conciliació, que avui sabem que inclou 
veritat i reparació. 

Quan el treball per la justícia se 
submergeix en la fe, descobreix llum 
enmig dels fracassos. Ofereix llavors 
una mirada esperançada, perquè sem-
pre apunta una petita llum com a signe 
de la presència del Regne. Així s’entén 



19

que l’esperança més autèntica sorgeix 
en la desesperació de les injustícies i 
dels fracassos. És una esperança contra 
tota esperança.32 

El treball per la justícia rigorós i 
seriós, pendent del que succeeix es-
tructuralment en la realitat, es renova 
en alegria i consolació, celebrant la 
vida i anunciant constantment l’espe-
rança. 

La recepció del Decret quart 

La gran majoria dels jesuïtes van rebre 
el Decret com un signe de l’Esperit que 
calia incorporar en la vida de la Com-
panyia. Alguns amb gran alegria, per-
què sentien que il·luminava la realitat 
social a què havien estat enviats. Uns 
altres ho van acceptar amb ingènua be-
nevolència, sense saber inicialment a 
on els podia conduir. 

A les províncies en què el Decret 
va ser rebut amb entusiasme, van sor-
gir plans apostòlics i programes des-
prés d’haver fet anàlisis rigoroses de 
la realitat.33 En moltes províncies es 
van organitzar trobades i formacions 
per comprendre, assimilar i extreure 
conclusions del text. Se centraven par-
ticularment en el que constituïa la seva 
més gran novetat, és a dir, tot el relatiu 
a la «promoció de la justícia». 

També va haver-hi jesuïtes que van 
expressar el temor que una ambigüitat 
del terme justícia conduís a una iden-
tificació amb la promoció del socialis-
me. El marxisme era una ombra que 
aquells anys s’erigia com a alternativa 
als excessos d’un capitalisme que s’es-
tenia a escala nacional i internacional. 
En absència d’alternatives socials pro-
posades per l’Església, el marxisme 

s’erigia com la possibilitat de lluitar 
contra els perjudicis d’un capitalisme 
depredador, d’aquí que es reconegués 
el perill d’identificar promoció de la 
justícia amb marxisme, quelcom que el 
pare Arrupe considerava inacceptable.

Però la crítica més freqüent sempre 
va consistir, encara avui, a dir que el 
Decret podia desviar l’atenció dels je-
suïtes de la «finalitat abans que res es-
piritual i eclesial»34 de la Companyia. 
Com diria el cardenal Villot, «cal no 
oblidar que el paper del sacerdot con-
sisteix a inspirar els laics catòlics, es-
pecialment els qui exerceixen un paper 
important en la promoció de la justícia; 
però no s’han de confondre les tasques 
pròpies de cadascun».35 En aquest co-
mentari perviu un esquema: existeix un 
àmbit espiritual i un altre de secular, i 
el prevere –i, per tant, la Companyia, 
que té caràcter presbiteral– s’ha de li-
mitar a conrear l’espiritual, mentre que 
el secular és propi dels laics. Aquest 
imaginari dual tan estès ignora la vi-
sió integral ignasiana –que, sens dubte, 
coincideix amb la radicalment cristia-
na–, segons la qual Déu està present 
en totes les coses i totes en Ell (Const. 
288) i l’amor s’ha de posar més en les 
obres que en les paraules (EE 230). Ja 
la Fórmula de l’Institut va assenyalar 
des de la fundació de la Companyia 
que aquesta tenia tant una missió es-
piritual a complir com una altra pròpia 
de les obres de misericòrdia, sense que 
aquests dos àmbits poguessin ser con-
siderats enfrontats o apartats, sinó que 
havien de mantenir-se units. 

En la recepció del Decret, d’altra 
banda, no va faltar la temptació de se-
parar els dos elements del binomi, de 
manera que alguns es dediquessin a 
treballar pel servei de la fe i uns altres 



20

per la promoció de la justícia. Aquesta 
concepció del binomi, de manera des-
membrada, va donar lloc a rivalitats 
i desviacions. Alguns es van bolcar a 
promoure la justícia amb independèn-
cia de la fe; uns altres es van aferrar 
a una fe atemporal, que desconeixia la 
realitat històrica. Aquesta manera dis-
torsionada de comprendre el binomi 
va generar una tensió particular entre 
l’apostolat educatiu, tan arrelat i estès 
en la Companyia, i l’apostolat social, 
sempre minoritari, i es van originar 
crítiques mútues que van deixar ferides 
profundes. 

També es van donar resistències 
deliberades, com explicava el pare Ar-
rupe: 

En constatar el ritme, les precaucions i 
els temors que imperen en alguns llocs 
de cara a la renovació exigida, així 
com la falta de disponibilitat, sobretot 
per part de les institucions, es té la im-
pressió que no hem passat d’un simple 
intent d’adaptar a les necessitats de la 
nostra època el que tenim o el que fem.36

Així, es van continuar generant 
nous centres socials, una demanda que 
es remuntava al pare Janssens, que en 
la seva Carta sobre l’apostolat social 
(1949) va demanar que totes les pro-
víncies creessin un centre de recerca 
i d’acció social, una petició que havia 

rebut respostes molt desiguals. El De-
cret va donar una empenta a la creació 
i l’enfortiment d’aquests centres, que 
van anar augmentant lentament. Al seu 
costat, l’anomenat apostolat social va 
viure un fort impuls i renovació. 

Es van multiplicar les comuni-
tats d’inserció en barriades pobres, 
especialment en les grans ciutats del 
llavors denominat Tercer Món. Allà 
s’experimentava la proximitat als po-
bres i s’entenia millor el sentit de l’op-
ció per la justícia del Decret. Com el 
pare Arrupe dirà a la Congregació de 
Procuradors (1978), «és perceptible en 
la Companyia un creixent posiciona-
ment a favor dels pobres i oprimits, i 
no són pocs els que desitgen participar 
realment de la vida del pobre experi-
mentant en si mateixos quelcom de la 
injustícia i l’opressió».37

En el Decret s’havia assenyalat que 
«no treballarem, en efecte, en la pro-
moció de la justícia sense pagar-ne un 
preu» i ho va encertar plenament. Ja 
el 1978, en la citada Congregació de 
Procuradors, el pare Arrupe recorda-
va els noms d’onze jesuïtes que des 
de la CG32 havien estat violentament 
assassinats pel seu compromís amb la 
missió. Aquest nombre ha anat aug-
mentant en les dècades següents, fins 
a rondar els seixanta en l’actualitat. És 
legítim preguntar-se si el preu pagat no 
ha estat excessiu. 



21

EVOLUCIONS POSTERIORS

Com ja s’ha assenyalat, el Decret quart va revolucionar la vida de mol-
tes províncies. Com deia Miguel Cruzado sobre la seva província del 
Perú: 

Els jesuïtes del Perú diversifiquem 
les nostres presències i ens acostem a 
molts més mons populars [...]. Incorpo-
rem nous temes a les nostres reflexions 
de sempre: educadors com sempre, ara 
també educadors populars; formant 
líders per al desenvolupament, també 
per a noves formes de gestió econò-
mica –cooperatives, comunitats cam-
peroles o petites empreses–. La nostra 
reflexió teològica va aprofundir en 
la perspectiva del pobre i va dialogar 
molt més amb l’antropologia i altres 
ciències socials. Ens vam comprome-
tre directament amb les organitzacions 
populars –camperoles, de barri, obre-
res– i les seves lluites per la justícia i la 
dignitat. Les nostres cases de formació 
es van inserir en la vida de la gent; les 
seves experiències i el seus continguts 
també es van enriquir en la perspecti-

va d’una Companyia més present en la 
vida de la comunitat i preocupada per 
la promoció cristiana d’una justícia in-
tegral.38

Des d’altres latituds, en aquest cas des 
de l’Índia, Michael Jeyaraj, antic Pro-
vincial de Madurai, afirmava fa uns 
anys quelcom semblant: 

El Decret 4 de la CG 32 va aportar una 
nova visió del món, nova força espiri-
tual, nova perspectiva missionera i, fet 
i fet, nova vida a la Companyia de Je-
sús. Ens va infondre una nova esperan-
ça i ens va plantejar nous desafiaments 
i exigències, empenyent-nos a treballar 
a favor dels oprimits i marginats i a 
lluitar pels seus drets. Ens va imprimir 
una orientació clara i decidida a la con-
textualització.39



22

Però el camí no ha estat mai exempt 
d’obstacles. Els canvis generen tot ti-
pus de resistències, i aquest Decret, 
donada la seva radicalitat, encara més. 
Es podria dir que va donar un fort 
impuls a l’apostolat social, obrint-hi 
molts camins i justificant la dedicació 
dels jesuïtes, però, en pretendre trans-
formar des d’aquesta nova perspectiva 
els apostolats clàssics de la Companyia 
–fonamentalment l’educatiu i el pasto-
ral–, es van generar conflictes. El De-
cret ha estat sempre de difícil encaix, 
tal vegada un signe de la presència, en 
ell, de l’Esperit. En l’article citat de 
Michael Jeyaraj, la conflictivitat s’ex-
pressava així: van sorgir «tensions i 
dilemes, divisió i dissensions en i entre 
els membres de la província. La unió 
de ments i cors es va fer cada vegada 
més difícil d’assolir».40

Miguel Cruzado, en el seu article, 
ho concretava amb altres paraules: 

També és possible que cometéssim 
errors. En la passió per la justícia del 
Regne i la transformació d’estructures 
potser vam desatendre la compassió 
pròxima. La inserció en el món dels po-
bres no va eliminar el risc de paternalis-
mes o d’altres formes aparents de justí-
cia. Hem vist que en la urgència de les 
lluites quotidianes podem negligir la 
nostra referència permanent al Senyor. 
No tot ha estat guany i alegria.41

I, tanmateix, també va passar quel-
com radical, ben anotat per actors com 
Benjamín González Buelta: 

La CG 32 va recollir una inquietud de 
molts jesuïtes i va formular l’experièn-
cia de qui des de finals dels anys sei-
xanta havíem iniciat un èxode físic, 

espiritual i psicològic cap al món dels 
pobres. Per a nosaltres cada pas vers la 
marginalitat urbana de les grans ciutats 
llatinoamericanes o els camps aban-
donats era també una litúrgia vers la 
trobada de Déu en la realitat. No tan 
sols ens desplaçàvem cap als carrerons 
d’una realitat social desconeguda, sinó 
també cap a l’experiència d’un Déu 
fascinant i generadora d’una passió 
absoluta. La nostra manera de sentir i 
degustar la realitat ens va començar a 
gestar una síntesi nova en el llenguat-
ge, l’oració, les relacions i totes les 
dimensions de la nostra persona. La 
inserció i la inculturació no eren només 
un esdeveniment extern sinó també una 
reconfiguració en el centre de la nostra 
pròpia intimitat.42

La transformació viscuda va ser 
profundament espiritual. 

Les aportacions de la 
Congregació General 34 (1995)

El context històric de la CG34 era molt 
diferent del que havia correspost a la 
CG32. El 1995 ja havia caigut el mur 
de Berlín i l’URSS s’havia desinte-
grat. Les guerres en l’antiga Iugoslàvia 
s’havien estès durant anys i s’havia 
produït la matança de tutsis per part 
d’hutus a Ruanda. Havia desaparegut 
el marxisme com a alternativa, donat 
el seu fracàs històric, i semblava que 
només quedaven el capitalisme i la 
democràcia com a possibilitat per als 
estats, de manera que es perdien de 
vista altres opcions. Si la CG32 es va 
celebrar en plena efervescència social, 
amb l’esperança encara alta, la CG34 
es va desenvolupar en temps de clau-



23

sura d’alternatives, en el qual s’estenia 
un neoliberalisme sense res que li im-
pedís actuar. L’aspiració a un món més 
just claudicava perquè els camins que 
semblaven viables fins llavors s’havien 
tancat. 

En aquest context tan diferent, amb 
la CG34 es va renovar l’opció per la 
fe i la justícia adoptada vint anys enre-
re, i es va dur a terme un balanç de la 
situació. Si el Decret quart era progra-
màtic i comptava amb una disposició 
profètica, en la CG34 es va adoptar 
una actitud reflexiva i sapiencial: la 
de qui, mirant al passat viscut, medi-
ta els esdeveniments i els contempla 
a la llum de Déu. El tercer Decret, La 
nostra missió i la justícia, comença 
amb aquestes paraules: «En resposta 
al Concili Vaticà II, la Companyia de 
Jesús va emprendre un itinerari de fe 
compromès en la promoció de la justí-
cia com a part integrant de la seva prò-
pia missió» (d. 3, n. 1). Més endavant, 
continua afirmant: 

Reconeixem que no tot ha anat bé. La 
promoció de la justícia ha quedat de ve-
gades separada de la seva autèntica font, 
la fe. Dogmatismes i ideologies ens han 
portat en algunes ocasions a tractar-nos 
més com a adversaris que com a com-
panys. Ens ha faltat coratge per conver-
tir-nos, a nosaltres mateixos i les nostres 
institucions apostòliques, en la mesura 
plena exigida per la nostra missió de fe 
que busca la justícia (d. 3, n. 2). 

Aquests textos són una bona síntesi 
del que es va viure en aquells vint anys 
tan convulsos de la Companyia. En la 
CG34, clau en l’evolució del Decret 
quart, es va reflexionar a fons sobre el 
compromís amb la justícia, i s’hi van 

introduir alguns elements valuosos que 
convé recollir. 

En primer lloc, es va reafirmar la 
inseparabilitat de la fe i la justícia en 
la missió de la Companyia, assenyalant 
que aquesta missió no es pot assolir 
sense dialogar amb les cultures ni amb 
altres tradicions religioses.43 També es 
va reconèixer que «la promoció de la 
justícia sorgeix de la nostra fe i la fa 
més fonda» (d. 3, n. 3). En segon lloc, 
va acudir sovint al concepte de solida-
ritat, que, sense prescindir del caràcter 
obligatori de la justícia, recorda el seu 
origen en la caritat cristiana. La soli-
daritat té el rostre de la misericòrdia 
i la tendresa evangèliques, si bé com 
a concepte es forja en els moviments 
d’emancipació del segle xix, que recla-
maven drets i no simple caritat. En ter-
cer lloc, la CG34 destaca la preocupa-
ció per aprofundir en les motivacions 
espirituals que originen el compromís 
per la fe i la justícia. Entre elles va des-
tacar el valor del contacte freqüent i 
directe amb els pobres, aquests «amics 
del Senyor, de la fe dels quals sempre 
podem aprendre»; per això, conside-
ra que «certa inserció en el món dels 
pobres ha de formar part de la vida de 
tot jesuïta» (d. 3, n. 17). S’indica que 
aquest contacte amb els pobres i amb 
els qui treballen a favor d’un món més 
just és la font principal de sentit i mo-
tivació per implicar-se en la promoció 
de la justícia; d’aquí la importància de 
l’amistat amb els pobres. 

En aquesta Congregació també es 
va voler especificar algunes dimen-
sions de la justícia, amb la finalitat 
d’aclarir millor en què consisteix el 
concepte (d. 3, n. 5-16). La justícia 
abasta el canvi de les estructures so-
cioeconòmiques i polítiques, el treball 



24

per la pau i la reconciliació per mitjans 
no violents, l’oposició a tota forma de 
discriminació per raça, sexe, religió, 
ètnia o classe social, i també la fam, 
la pobresa i la desigualtat. A tot això, 
s’hi afegeix el treball en favor dels 
drets humans, entre els quals esmen-
ta la importància dels civils i polítics, 
però també dels econòmics i socials, 
i igualment els dels drets dels pobles. 
És a dir, es refereix a les tres genera-
cions de drets humans. Indica que els 
jesuïtes hem d’obstinar-nos a construir 
un ordre mundial basat en la solidari-
tat, perquè tots «puguin ocupar el lloc 
al qual tenen dret en el banquet del 
Regne» (d. 3, n. 7). També inclou el 
respecte de la vida humana des del seu 
començament fins a la seva fi natural, 
enmig d’una cultura de mort. Així ma-
teix, incorpora la defensa del medi am-
bient com un dels components propis 
de la promoció de la justícia, un ele-
ment que en les pròximes dècades va 
agafant molta més rellevància.

De fet, durant la CG34 es va ela-
borar un decret sobre «la Companyia i 
la situació de la dona a l’Església i en 
la societat», que s’ha d’entendre com a 
resposta a la preocupació per la situa-
ció injusta en què viu la dona, dona-
da la seva subordinació en instàncies 
eclesials i socials. La Companyia volia 
adquirir una responsabilitat en aquest 
àmbit. 

Finalment, s’introdueix un con-
cepte nou poc desenvolupat posterior-
ment, però que conceptualment té re-
llevància. Es tracta de les comunitats 
de solidaritat (d. 3, n. 10). No són de-
finides per la Congregació, que sí que 
n’assenyala bé el propòsit. La Congre-
gació parteix de la constatació que el 
canvi de les estructures econòmiques 

i polítiques és molt difícil, perquè és 
el que els jesuïtes han experimentat en 
les dècades prèvies. Aquestes estructu-
res es recolzen sobre el substrat cultu-
ral dels pobles. Si aquest no es trans-
forma, tampoc canvien les estructures, 
d’aquí la necessitat de contribuir a un 
canvi cultural. La Congregació creu 
que això es pot aconseguir per mitjà de 
comunitats humanes que ja visquin va-
lors nous en el seu interior, els propis 
de la solidaritat, és a dir, de la justícia, 
la compassió i la tendresa. Comunitats 
de solidaritat poden ser les pròpies co-
munitats de jesuïtes, sí, però, millor 
encara, les institucions apostòliques o 
altres comunitats humanes que es pu-
guin generar en la trobada amb éssers 
humans diversos. Grups que viuen la 
solidaritat dins seu i que la promouen 
en l’exterior, tocant així la medul·la 
cultural de les societats i transfor-
mant-les lentament. 

Les Congregacions 35 (2008) 
i 36 (2016)

En les dues últimes Congregacions 
Generals s’ha confirmat novament la 
missió per la fe i la justícia, i s’hi han 
afegit altres aportacions. La CG35 ex-
plicitava que «el servei de la fe i la pro-
moció de la justícia, indissolublement 
units, continuen estant en el cor de la 
nostra missió. Aquesta opció va can-
viar el rostre de la Companyia. La fem 
nostra una vegada més i recordem amb 
gratitud els nostres màrtirs i els pobres 
que ens han nodrit evangèlicament en 
la nostra pròpia identitat de seguidors 
de Jesús» (d. 2, n. 15). Podem ende-
vinar, darrere d’aquesta repetició de la 
vigència de la missió per la fe i la jus-



25

tícia, els dubtes i les resistències que es 
continuen vivint. Tot i això, els pares 
congregats estaven convençuts de la 
importància històrica i present de l’op-
ció fe-justícia. 

Al seu torn, les dues congrega-
cions van afegir una nova formulació 
de la missió com a reconciliació amb 
Déu, amb els altres i amb la creació. 
Podríem veure en la reconciliació amb 
Déu el servei de la fe, i en la reconci-
liació amb els altres i amb la creació, la 
promoció de la justícia. 

La introducció del concepte de 
reconciliació és nova, encara que ja 
apareixia en la CG32, però no hi re-
bia desenvolupament. La reconciliació 
busca harmonia, diàleg i restauració de 
les relacions trencades. Si el concepte 
de justícia al·ludeix immediatament 
a un context conflictiu de víctimes i 
victimaris, la reconciliació ens situa a 
tots «en el mateix bàndol», perquè tots 
perdem amb els conflictes i estem con-
vidats a participar en la seva resolució. 
La reconciliació no estigmatitza neces-
sàriament els victimaris, tal vegada ni 
tan sols els assenyala, sinó que ens fa 
comprometre en la tasca de restaurar 
una harmonia desbaratada. 

Podem preguntar-nos si el concepte 
de reconciliació preserva la inquietud 
que genera la vivència de les injustí-
cies, és a dir, si manté l’oïda atenta 
al clam del pobre i de la natura ame-
naçada. Encara hem de veure si la re-
conciliació resulta tan dinamitzadora i 
mobilitzadora com ha estat la justícia. 
Més aviat sembla una altra manera de 
parlar de la justícia, però que sembla 
menys amenaçadora. 

En resum: en aquest temps, la 
Companyia ha treballat amb tres con-
ceptes intentant expressar part de la 

missió secular: justícia, solidaritat i 
reconciliació. 

Cap a una justícia socioambiental

En les Congregacions 35 i 36 es va 
atorgar una rellevància fins aleshores 
desconeguda a la defensa de la natura, 
a la qual s’han referit com a «recon-
ciliació amb la creació», al·ludint a 
la necessitat de restaurar les relacions 
trencades amb l’àmbit natural. En la 
Companyia, la preocupació per l’eco-
logia procedeix de l’acompanyament 
a comunitats vulnerables que han ex-
perimentat com el deteriorament crei-
xent del medi ambient feia cada dia 
més difícil la seva supervivència. En-
tre elles destaquen les comunitats in-
dígenes amenaçades vitalment als seus 
països pels grans projectes de desenvo-
lupament i per la mineria. La Compa-
nyia acompanya aquestes comunitats 
en les seves lluites en moltes nacions, 
des dels Estats Units, el Canadà o 
Austràlia fins a l’Índia, les Filipines, 
Colòmbia, el Perú, Xile, el Brasil… o 
tants altres països. És a dir, en la Com-
panyia, la preocupació ecològica pro-
cedeix principalment del compromís 
amb els pobres. Només després, amb 
l’extensió de la consciència social so-
bre l’escalfament climàtic, s’han anat 
incorporant altres preocupacions de 
caràcter més exclusivament ecològic.

Aquest compromís per l’ecologia 
ha anat calant cada vegada més, amb 
diferències entre països. Tanmateix, es 
pot afirmar que avui constitueix una 
dimensió rellevant de la missió en fa-
vor de la justícia. L’Encíclica Laudato 
Si’ del papa Francesc l’any 2015, amb 
el seu concepte central d’ecologia in-
tegral, ha ajudat a comprendre que no 



26

es pot treballar per la defensa del medi 
ambient si al mateix temps no protegim 
la vida humana en totes les seves ma-
nifestacions. «L’ambient humà i l’am-
bient natural es degraden junts, i no 
podrem afrontar adequadament la de-
gradació ambiental si no parem es-
ment a causes que tenen a veure amb 
la degradació humana i social».44 De la 
mateixa manera, com s’ha assenyalat, 
segons la concepció que la Companyia 
té de l’ecologia, la reconciliació de la 
creació està inseparablement unida a 
la promoció de la justícia. 

Un apostolat social en declivi?

Convé també al·ludir a la carta sobre 
l’apostolat social del pare Kolvenbach, 
l’any 2000. Hi afirmava que la dimen-
sió social s’ha consolidat i cada vegada 
es troba més enfortida. Col·legis i uni-
versitats han anat incorporant aquesta 
preocupació en la seva activitat, amb 
pràctiques solidàries transformadores. 
També s’han multiplicat les experièn-
cies de contacte amb comunitats po-
bres, els estudis, els posicionaments 
públics i la sensibilització sobre les 
qüestions de justícia. Però cridava 

l’atenció sobre l’afebliment de l’apos-
tolat social. En un paràgraf molt citat 
afirmava que:

Al mateix temps i paradoxalment, 
aquesta consciència de la dimensió so-
cial de la nostra missió no sempre tro-
ba expressió concreta en un apostolat 
social puixant. Al contrari, manifesta 
unes febleses preocupants [...]. L’apos-
tolat social corre així el perill de per-
dre vigor i impuls, orientació i impac-
te. Si això passés en una determinada 
Província o Assistència per falta d’un 
apostolat social vigorós i ben organit-
zat, la dimensió social essencial s’es-
vairia també a poc a poc.45 

Potser aquesta cita resumeix bé el 
que ha succeït en nombroses provín-
cies de la Companyia, on l’apostolat 
(o sector) social s’ha anat afeblint, s’ha 
anat aprimant la sensibilitat social i 
ha fet que la preocupació per la justí-
cia i pels pobres romangui en els dis-
cursos, però estigui cada vegada més 
absent en les pràctiques. Això és així 
perquè senzillament ens trobem molt 
lluny de les realitats de frontera on està 
en joc la vida dels últims. 



27

REFLEXIONS FINALS 

Després d’aquest recorregut detallat per la història del Decret quart i 
pels rumbs que van prendre les seves evolucions posteriors, es poden 
recollir algunes conclusions a manera de tesi que sintetitzen el que 
s’ha viscut en aquests últims cinquanta anys: 

1.	 L’opció per la justícia que brolla de 
la fe, que va néixer amb la CG32, 
va tenir una gran capacitat de mo-
bilització de la Companyia: d’una 
banda, impulsant l’apostolat social 
i, de l’altra, oferint una orientació 
nova als ministeris clàssics de la 
Companyia, com l’educatiu i el 
pastoral, que van quedar afectats 
de maneres diferents. El Decret 
quart demanava una adaptació de 
totes les obres i tots els ministeris a 
aquesta missió, quelcom que s’ha 
anat aconseguint al llarg de les 
dècades. Avui dia, tots els sectors 
apostòlics de la Companyia reco-
neixen el valor d’orientar-se per 
la crida a promoure la justícia, de 
tal manera que la majoria d’obres 
de la Companyia es reconeixen en 
aquesta missió. 

2.	 La justícia per la qual la Compa-
nyia treballa no és freda ni proce-
dimental, sinó que només es com-
prèn des de la seva inserció en la 
caritat cristiana que, sense llevar-li 
el caràcter obligatori, l’amara de la 
misericòrdia i la tendresa de Déu. 
La justícia de la Companyia només 
s’entén des de la radicalitat de la 
caritat cristiana.

3.	 L’opció fe-justícia va suscitar 
resistències notables que van por-
tar a conflictes a l’interior de la 
Companyia. Alguns jesuïtes van 
creure que aquesta opció traïa l’es-
sència de la Companyia pel fet que 
la distreien de la seva finalitat, que 
consideraven que era primordial-
ment espiritual. En particular, els 
conflictes entre l’apostolat social i 
l’educatiu van ser freqüents en di-



28

verses províncies i van donar lloc a 
ressentiments i sospites de llarg re-
corregut. Dècades després, avui es 
viuen amb una gran serenitat i amb 
valoració i reconeixement mutus. 

4.	 L’opció per la justícia, que molts 
jesuïtes van adoptar amb determi-
nació, ha comportat el sofriment 
de bastants i el martiri d’alguns. La 
capacitat de cometre injustícies es 
troba en mans dels qui posseeixen 
el poder, i moltes vegades no per-
meten ser criticats o, senzillament, 
posats en evidència en la seva 
actuació sense emprendre algun 
tipus de represàlies. El dolor acu-
mulat és enorme, però es pot afir-
mar que encara avui «la sang dels 
màrtirs és llavor de cristians» i els 
màrtirs d’avui continuen atraient 
amb l’exemple de les seves vides. 

5.	 Per aquest motiu, promoure la jus-
tícia produeix temor i resistència 
en bastants llocs. D’una banda, 
obliga, perquè les conculcacions 
dels drets humans poden ser fla-
grants i no es pot callar en aquest 
cas; però, d’una altra, l’exercici 
de la crítica pot conduir a la per-
secució d’institucions de la Com-
panyia, dels jesuïtes o dels seus 
col·laboradors laics. Quan l’odi 
impune es desferma contra les 
persones que defensen els últims, 
fàcilment es desperta en nosaltres 
un temor que ens fa preguntar: i tot 
això val la pena? Fins a quin punt 
convé pagar un preu tan alt? A què 
ve tanta valentia si serà castigada? 
Aquesta inquietud ha convertit la 
lluita per la justícia en quelcom in-
quietant i exigent. 

6.	 El risc de separar el servei de la 
fe de la promoció de la justícia ha 

existit des de l’inici. Tot i això, la 
fecunditat del binomi fe-justícia 
procedeix de radicalitzar cadascun 
dels pols de la tensió fins a desco-
brir que hi ha un tipus de treball 
per la justícia que brolla i augmen-
ta la fe, i una manera de creure que 
enforteix la promoció de la justícia 
i que hi proporciona un nou sentit. 

7.	 La missió en favor de la justícia re-
quereix discerniment, i ho fa d’una 
manera imperiosa. Les opcions 
que es poden prendre, mai clares 
i molt delicades, reclamen fins als 
últims ressorts de l’espiritualitat 
ignasiana, amb la finalitat d’iden-
tificar les decisions més alineades 
amb l’Evangeli i tenir el valor de 
portar-les endavant. La cerca de la 
justícia esprem l’espiritualitat ig-
nasiana i la condueix a les seves 
màximes expressions. La CG34, 
amb la seva orientació sapiencial 
que parteix de l’experiència, va 
ajudar a manifestar la importància 
de l’espiritualitat ignasiana en la 
promoció de la justícia. 

8.	 Els conceptes de solidaritat (CG34) 
i reconciliació (CG35 i 36), que 
han intentat complementar els sig-
nificats de la promoció de la justí-
cia, no han aconseguit dinamitzar 
la Companyia com en canvi ho va 
fer l’opció fe-justícia. Van intentar 
endolcir la duresa del concepte de 
justícia, de fer-lo més suau, però 
continua quedant alguna cosa en 
la justícia que la fa irreductible i 
absolutament insubstituïble en la 
missió actual de la Companyia. És 
el concepte més mobilitzador; la 
solidaritat i la reconciliació no han 
aconseguit desbancar-lo. Perdre’l 
o deixatar-lo conduiria a una pèr-



29

dua de mordent en la missió de la 
Companyia. 

9.	 Hem comprès que la dimensió 
ecològica constitueix el context en 
el qual es desenvolupen les condi-
cions socials dels més pobres. Ara 
ja la justícia serà sempre socio-
ambiental. El papa Francesc ens 
va ajudar encunyant el terme eco-
logia integral, en el qual l’àmbit 
social i l’ambiental queden units 
inseparablement. Al mateix temps, 
el nostre centre estarà sempre en 
les persones, l’obra de Déu, de tal 
manera que l’esforç que dediquem 
al camp ecològic ha d’estar vincu-
lat al bé dels éssers humans, creats 
a imatge i semblança de Déu. 

10.	En el servei als pobres i en la pro-
moció de la justícia, la nostra fe ha 
quedat profundament enriquida, 
tal com es deia en la CG34, en tex-
tos que ja han estat esmentats: «El 
nostre servei, especialment el dels 

pobres, ha fet més profunda la nos-
tra vida de fe, tant individualment 
com corporativa: la nostra fe s’ha 
fet més pasqual, més compassiva, 
més tendra, més evangèlica en la 
seva senzillesa» (d. 2, n. 1). I tam-
bé, «[en peregrinar amb els pobres] 
ens hem sentit impactats per la 
seva fe, renovats per la seva espe-
rança, transformats pel seu amor» 
(d. 3, n. 1).

Definitivament, hi ha molta vida dar-
rere d’aquests cinquanta anys des de 
la promulgació del Decret quart. L’Es-
perit ha impulsat i guiat la Companyia 
a través de molts dolors i conflictes en 
un camí que, com tots els del Regne, és 
ple de llums, però mai exempt de difi-
cultats. Queda continuar fent història, 
aprofundint la fe, radicalitzant la justí-
cia, acompanyant i servint les víctimes 
d’aquest món. 



30

NOTES

1	 Va rebre 187 vots a favor i 11 en contra. Acta, 
Actio 76, 559, citat per Alfonso Álvarez Bo-
lado, «La Congregación General 32», a Gian-
ni La Bella (ed.), Pedro Arrupe, General de 
la Compañía de Jesús. Nuevas aportaciones 
a su biografía, Mensajero-Sal Terrae, 2007, 
pàg. 333.

2	 Ibíd., pàg. 333.
3	 Bill Ryan va ser un dels congregats en la CG32. 

Era el delegat anglès procedent de la Provín-
cia del Canadà. Molts anys després, el 16 de 
febrer de 2012, va parlar als seus germans je-
suïtes i col·laboradors laics sobre «Jesuitas y la 
justicia en la CG32». Elaborà un text escrit, no 
editat, del qual s’ha agafat i traduït aquesta afir- 
mació.

4	 Durant anys, aquest ha estat el lema de la xarxa 
de Fe y Alegría: oferir «educació allà on l’asfalt 
acaba», una manera d’assenyalar que la seva 
missió s’adreça als infants marginats que viuen 
en les perifèries. 

5	 Urbano Valero, «Al frente de la Compañía: la 
Congregación 31», a Gianni La Bella (ed.), op. 
cit., pàg. 151.

6	 Document conclusiu de l’Assemblea del CE-
LAM (Medellín, 1968). 

7	 La cursiva és de l’autor.
8	 Cf. Jon Sobrino, «Centralidad del reino de 

Dios en la teología de la liberación», a Mys-
terium Liberationis: conceptos fundamentales 
de la teología de la liberación. Coordinat per 
Ignacio Ellacuría, Jon Sobrino, vol. 1, tom 1, 
Trotta, 1994 (2a ed.), pàg. 468.

9	 Jean-Yves Calvez, Fe y justicia. La dimensión 
social de la evangelización, Sal Terrae, 1985, 
pàg. 33.

10	 «De apostolatu sociale in America Latina», a 
Acta Romana vol. XIV (1961-1966), fascicle 
VI, pàg. 791.

11	 «Carta de los provinciales de América Latina a 
los jesuitas del continente», a Jesuitas. Anuario 
de la Compañía de Jesús, 1968-1969, pàg. 74.

12	 Pedro Arrupe, La Iglesia de hoy y del futuro, 
Mensajero-Sal Terrae, Bilbao-Santander, 1982, 
pàg. 312.

13	 Ibíd., pàg. 332.
14	 Pedro Arrupe, «La promoción de la justicia y 

la formación de las Asociaciones de AA. AA, 
de los jesuitas», a Hombres para los demás, 

Asociación de Antiguos Alumnos de Caspe y 
Sarrià, Barcelona, 1983, pàg. 161. 

15	 P. Arrupe, «Carta de convocatoria de la Con-
gregación General 32», Acta Romana XVI, 
1973, pàg. 126.

16	 Ibíd., 126.
17	 P. Arrupe, «Salutatio inauguralis patris Gene-

ralis», en Acta Congregationis 32, Actio 1, 5.
18	 Es van rebre exactament 1.020 postulats; en la 

CG31 n’havien arribat 2.021. En canvi, en les 
dues últimes congregacions (CG35 l’any 2008 
i CG36 en 2016) es van rebre poc més de 300 
postulats en cadascuna. La gran quantitat de 
postulats en les congregacions 31 i 32 parla del 
dinamisme de la Companyia en aquells anys i 
de la necessitat de canvis que els jesuïtes perce-
bien.

19	 Jean-Yves Calvez, op. cit., pàg. 46.
20	 Acta Congregationis 32, Actio 14, pàg. 65-66.
21	 Cf. Peter-Hans Kolvenbach, Servicio de la fe 

y promoción de la justicia, al·locució a la Uni-
versidad de Santa Clara, 2000, §12.

22	 Són textos en què la naixent Companyia ex-
pressa la seva forma de vida religiosa, aprovats 
i confirmats pels papes Pau III (1540) i Juli III 
(1550). Es farà referència a la segona versió de 
1550, que completa la prèvia de 1540.

23	 Cf. Jean-Yves Calvez, op. cit., pàg. 51.
24	 Cf. Jean-Yves Calvez, op. cit., pàg. 99.
25	 Peter-Hans Kolvenbach, op. cit., §19.
26	 Pedro Arrupe, Arraigados y cimentados en la 

caridad, 1981, n. 57.
27	 Ibíd.
28	 Citat por Álvarez Bolado, op. cit., pàg. 275.
29	 Johann Baptist Metz és el teòleg que més ha 

desenvolupat aquesta idea a Por una mística de 
ojos abiertos: cuando irrumpe la espirituali-
dad, Herder, 2013.

30	 Peter-Hans Kolvenbach, op. cit., §49.
31	 Ignacio Ellacuría, «Universidad, derechos 

humanos y mayorías populares», a Revista 
ECA 406, 1982, pàg. 791.

32	 Cf. Sant Pau a Rom 4,18.
33	 Cf. Jean-Yves Calvez, op. cit., pàg. 64-65.
34	 Carta del cardenal Villot en nom del Papa, del 

2 de maig de 1975, al pare Arrupe, en què fa re-
torn dels documents de la CG32 amb un seguit 
d’observacions. Citada por Jean-Yves Calvez, 
op. cit., pàg. 60.



31

35	 Ibíd., pàg. 61.
36	 Pedro Arrupe, «Informe del Padre General so-

bre el estado de la Compañía», a Acta Romana 
XVII (1977-79), fascicle II, pàg. 422-450.

37	 Pedro Arrupe, op. cit.
38	 Miguel Cruzado, «Una opción a llevar en 

el corazón», en Promotio Iustitiae 115, 2014, 
pàg. 21. 

39	 Michael Jeyaraj, «Recepción e implementa-
ción del Decreto 4 por la provincia de Madu-
rai», en Promotio Iustitiae 115, 2014, pàg. 57.

40	 Ibíd.
41	 Miguel Cruzado, op. cit., pàg. 21.
42	 Benjamín González Buelta, «El proceso de 

nuestra misión: diálogo entre lo “in” a lo “in-
ter”», a Promotio Iustitiae 115, 2014, pàg. 18. 

43	 El text més eloqüent és CG34, d. 2, n. 19. 
44	 Papa Francesc, Carta Encíclica Laudato Si’, 

2015, n. 48.
45	 Peter-Hans Kolvenbach, Carta sobre el Apos-

tolado Social, 2000, n. 5.

GLOSSARI 

Congregació General i Congregació 
de Procuradors

La Congregació General és l’òrgan su-
prem de govern de la Companyia de Je-
sús i té poder legislatiu. Es reuneix per 
escollir un nou Superior General, quan 
l’anterior ha mort o se l’ha declarat in-
capacitat. També pot reunir-se si el Su-
perior General la convoca per tractar 
assumptes importants. Al llarg de la 
història, només hi ha hagut 36 Congre-
gacions. La més recent, la Congregació 
General 36, es va dur a terme el 2016. 
Existeixen, també, les anomenades Con-
gregacions de Procuradors, que se cele-
bren cada vuit anys i sondegen l’estat de 
la Companyia universal i la necessitat de 
convocar o no una Congregació General. 
Aquestes darreres no tenen poder legis-
latiu. 

Decret

Un «decret» es un document legislatiu 
que ha estat debatut i elaborat durant una 
Congregació General. A partir dels de-
crets s’actualitza la missió de la Compa-
nyia i se’n desplega el govern a través de 
prioritats, nous òrgans de govern o altres 
instàncies. 

Pare General (també Superior Gene-
ral o Prepòsit General) 

El Superior General és la persona que rep 
l’encàrrec, per part de la Congregació 
General, de governar des de Roma el dia 
a dia de la Companyia, juntament amb 
els seus consellers i la resta d’estructures 
de govern. És un càrrec vitalici, tot i que 
és possible la renúncia per edat avançada 
o per limitació de capacitats. 



32

PREGUNTES PER A LA REFLEXIÓ

1.	 Al quadern es descriu el context eclesial, social i polític del Decret quart. Quins 
«signes dels temps» són vigents i quins s’haurien de tenir en compte per la 
seva novetat?

2.	 A la pàg. 14 es descriu la justícia de la qual parla el Decret. Et sents identificat 
o identificada amb aquesta descripció? Creus que és un concepte de justícia 
que respon a la realitat actual?

3.	 Quan l’autor fa referència al perill de dissolució de la justícia evangèlica en 
la caritat cristiana (pàg. 15), hi estàs d’acord? Creus que hi ha un perill real?

4.	 A les pàg. 17-18 l’autor parla del binomi fe i justícia. Què destacaries d’aques-
tes pàgines i quins aprenentatges hi trobes per a la vida de la fe i la pastoral?

5.	 A la pàg. 25, l’autor parla de tres conceptes (justícia, solidaritat i reconcilia-
ció) mitjançant els quals s’ha intentat expressar l’opció promoguda pel Decret 
quart. Quina matisos i quins riscos aporta cada concepte a l’hora de desplegar 
la missió descrita en el Decret quart?

6.	 Després de llegir les reflexions finals que l’autor suggereix, completa-les amb 
la teva reflexió personal.

*Si ho desitges, pots enviar-nos les teves respostes, reflexions i opinions al correu 
quaderns@fespinal.com. Per a nosaltres, conèixer-les és molt important.

mailto:quaderns@fespinal.com


Cristianisme i Justícia (Fundació Lluís Espinal) és un centre d’estudis 
creat a Barcelona l’any 1981. Agrupa un equip de voluntariat intel·lectual 
que té per objectiu promoure la reflexió social i teològica per contribuir 
a la transformació de les estructures socials i eclesials. Forma part de 
la xarxa de centres Fe-Cultura-Justícia d’Espanya i dels Centres Socials 
Europeus de la Companyia de Jesús. 

Quaderns CJ 
Darrers títols

236. Crist i les cultures. C. Maza
237. Contra la necronomia. I. Zubero
238. Del Sínode al jubileu: construint comunitat en diàleg.� C. Inogés
239.	 Donar raó de l’esperança en temps d’incertesa. F. J. Vitoria
240. Cap al postcapitalisme. R. Díaz-Salazar 
241. Testimonis d’un Déu que no estranya. Cristianisme i Justícia
242. El malestar bo. R. Zafra
243.	 Fe i justícia. Celebrant les nostres arrels. P. Álvarez de los Mozos

La Fundació Lluís Espinal envia gratuïtament els 
quaderns CJ. Si desitgeu rebre’ls, demaneu-los a: 

Cristianisme i Justícia 
Roger de Llúria, 13, 08010 Barcelona 
93 317 23 38 • info@fespinal.com  
www.cristianismeijusticia.net

També podeu descarregar-los a: 
www.cristianismeijusticia.net/quaderns

Col·labora amb nosaltres:
www.cristianismeijusticia.net/donatius

Novembre del 2025 • Tiratge: 35.000 exemplars
QUADERNS


	Coberta
	Contingut
	Crèdits
	Pròleg
	Introducció
	Antecedents
	Àmbit internacional
	Àmbit eclesial
	La reacció de Pedro Arrupe

	El Decret quart de Fe i Justícia
	Alguns continguts característicsdel Decret quart
	De quina justícia parla el Decret?
	Justícia vs. caritat
	La dimensió política de la justícia

	El binomi fe-justícia
	La recepció del Decret quart

	Evolucions posteriors
	Les aportacions de la Congregació General 34 (1995)
	Les Congregacions 35 (2008) i 36 (2016)
	Cap a una justícia socioambiental
	Un apostolat social en declivi?


	Reflexions finals 
	Notes
	Glossari 
	Preguntes per a la reflexió



