c‘ ‘ QUADERNS 243

Fe i justicia. Celebrant
les nostres arrels

Patxi Alvarez de los Mozos

T T
{EL AMOR [T
EXIGE 4 g
LA unbic

e .

_PARRUPE




FE | JUSTICIA. CELEBRANT LES NOSTRES ARRELS

Patxi Alvarez de los Mozos SJ

PrOlEg ... 3
INtrOdUCCIO ... 5
ANtecedents ... ... 6
El Decret quartde fe i justicia ..................o 11
Evolucions posteriors .......... ... 21
Reflexions finals ............... 27
NO S 30
GlOSSaIT ... 31



Patxi Alvarez de los Mozos. Jesuita, llicenciat en Teologia Sistematica i en En-
ginyeria de Telecomunicacions i doctor en Estudis Internacionals i Interculturals
per la Universitat de Deusto. Ha estat director, a Roma, del Secretariat per a la
Justicia Social i I'Ecologia de la Companyia de Jesus. Ha treballat a TONG Al-
boan i ha estat Delegat de Discerniment i Planificacio Apostolica de la Provincia
d’Espanya.

Aquesta publicacio es distribueix gratuitament. Col-labora i uneix-te
a les persones que ho fan possible.

Bizum codi: 05291
Transferéencia: ES23 2100 3205 1225 0002 4607
www.cristianismeijusticia.net/donatius

Edita Cristianisme i Justicia. Roger de Lluria, 13, 08010 Barcelona

Tel. 933 172 338, e-mail: info@fespinal.com, www.cristianismeijusticia.net
Imprimeix: Ediciones Rondas S.L. Diposit Legal: B 20624-2025

ISBN: 978-84-9730-570-9, ISSN: 0214-6495, ISSN (virtual): 2014-6574

Dibuix de la portada: Roger Torres. Edicio: Anna Barba i Santi Torres
Traduccié del text: Nuria Garcia i Caldés. Maquetacio: Pilar Rubio Tugas
Imprés en paper i cartolina ecologics. Novembre del 2025




PROLEG

El Concili Vatica Il, conclos el 1965, va suposar un moment de reno-
vacio i obertura molt important per a 'Església catolica. Un dels canvis
més visibles va ser la reforma litirgica, que incloia, entre altres questi-
ons, I's de les llenglies vernacles, novetat que va afectar tots els ca-
tolics del mon. Altres canvis que el Concili promogué van tenir a veure
amb I'ecumenisme, la relacio de I'Església catolica amb altres religions
i, molt especialment, la voluntat d’obrir-se al mén. Per al Concili, la
societat no havia de ser vista com una amenaca a la fe, sind6 como el
lloc on els creients ens inserim per contribuir amb les nostres propies

conviccions.

El Concili també va convidar a renovar
la vida religiosa. Per fer-ho, va posar
émfasi en dos criteris fonamentals: per
un costat, havia de seguir inspirant-se
en el carisma dels fundadors i de les
fundadores, tornar a les arrels, 1 des
d’aqui, adaptar-se als nous temps; per
’altre, les congregacions havien de
comprendre les dinamiques socials i
integrar-s’hi. En aquest sentit, la vida
religiosa apostolica havia d’escoltar
atentament les joies i les alegries dels
seus contemporanis a 1’hora d’anun-
ciar I’Evangeli de Jesucrist.

Els jesuites, responent a aquesta
crida del Concili, van intentar tornar

a les seves arrels per tal de recuperar
el millor de la tradici6 d’Ignasi de
Loiola: la seva espiritualitat i, en con-
cret, els Exercicis Espirituals. D’altra
banda, en la seva recerca d’un servei
auténtic a persones i comunitats, van
recongixer la pobresa com el drama
més important: milions de persones
excloses d’una vida digna que patien (i
pateixen) una conculcacié sistematica
dels seus drets. L’any 1975, en una re-
uni6 de la Congregacio General 327, es
formula la missié de la Companyia de
Jests com «el servei de la fe, del qual
la promocid de la justicia constitueix
una exigéncia absolutay.




Des de llavors, aquesta interac-
cié continua entre fe i justicia ha anat
configurant la manera de pensar i ac-
tuar de la Companyia. El Decret” quart
d’aquesta Congregacio, que ¢és el que
recull la missio, s’ha convertit en una
referéncia fonamental de cara a com-
prendre les opcions personals i insti-
tucionals dels jesuites durant aquests
darrers cinquanta anys.

Cristianisme 1 Justicia és un fruit
directe d’aquesta opcid, i és per aixo
que ens alegrem de poder publicar
aquest Quadern, obra del company je-

suita Patxi Alvarez de los Mozos. Ell
ha aconseguit, a més a més d’una sin-
tesi del document i de la seva elabora-
cio, oferir-nos una panoramica amplia
i detallada de les implicacions que va
tenir la seva aplicacid, aixi com dels
reptes que actualment presenta 1’apas-
sionant formula. Segueix «el servei de
la fe i la promocid de la justicia» sent
vigent?

José Ignacio Garcia SJ
Director de Cristianisme i Justicia




INTRODUCCIO

El 3 de marg de 1975, la Congregacié General 32 (CG32) va aprovar
el decret La nostra missié avui per amplia majoria.' En el seu segon
paragraf s’afirma: «La missié de la Companyia de Jesus és avui el
servei de la fe, del qual la promocio de la justicia constitueix una exi-
géncia absoluta», una expressié sintética que permet recordar-ne el
contingut essencial. El decret va ocupar finalment el quart lloc entre els
setze aprovats i aixi s’ha conegut fins avui, com el «Decret quart» —hi
ha hagut molts altres decrets en quarta posicio6 al llarg del temps, pero
només aquest ha rebut aquest nom—, i també «Decret fe-justicia».

Aquest text va ser fruit d’un exerci-
ci diligent de discerniment dins de la
Congregacio al llarg de tretze setma-
nes. Com va dir Alvarez Bolado: «Se-
gurament no hi ha hagut cap altre do-
cument en el contingut i la formulacio
del qual la Congregaci6 hagi participat
d’una manera tan dialéctica i activa
[...]. Es realment un text que la Con-
gregacid en conjunt, laboriosament,
ha donat a llumy».? Bill Ryan, un dels
congregats, afirmava en els ultims dies
de la seva vida quelcom semblant i feia
servir paraules més aspres: «Dubto
que disposéssim avui d’aquest decret
si no haguéssim pagat un alt preu en
sofriment, incomprensio i frustracio.
Personalment, la Congregacié va ser
una de les experiéncies més dificils de

la meva vida».?> Cal rebre’l aixi, com
el fruit d’un discerniment de la Com-
panyia, un do de I’Esperit que renova
la missié de I’Església en cada temps
historic.

El 2025 es compleixen cinquan-
ta anys d’aquell esdeveniment que va
proporcionar a la Companyia de Jests
una nova orientacio en la seva missio,
un cami de nous compromisos, pero
també de dubtes i1 dificultats. Aquest
quadern pretén ser un recordatori
d’aquell fet per renovar-ne 1’actualitat
i retre homenatge a tants jesuites i laics
—dones i homes— que s’han compro-
meés enterament amb aquesta missio en
favor de la justicia, amb el suport de la
propia fe, fins i tot enmig de conflictes
1 incomprensions.




ANTECEDENTS

Una vegada més, I'experiéncia va precedir 'opcié. Primer van ser els
capellans obrers, que van decidir acompanyar els treballadors com un
més entre ells, des de les fabriques i en les seves lluites; les comuni-
tats d’insercio en barriades perifériques o en barraques; els missioners
que en paisos pobres lliuraven la vida perque les persones poguessin
sortir de la miséria; la lenta evolucié dels centres socials de recerca i
accio social; 'educacio oferta als més pobres, com va fer Fe y Alegria,
«alla on acaba I'asfalt»;* les lluites pels drets socials i civils...

Totes aquestes experiéncies que es van
donar en I’Església, fins i tot sent mi-
noritaries dins de la Companyia, van
fer que els jesuites entressin en con-
tacte amb els pobres, que experimen-
tessin els seus sofriments i veiessin les
estructures d’injusticia que els sotme-
tien a una situacid que els degradava
i de la qual no podien sortir. L opcio
per la justicia, abans que una declara-
ciod, va ser un crit que clamava al cel,
demanant justicia en un mon travessat
per la maldat. Va brollar de la vida al
costat dels empobrits del planeta. Aixi
va néixer.

D’altra banda, i basant-nos en les
experiéncies de proximitat amb els
pobres, en aquells anys es van assolir

6

un seguit de fites socials i eclesials que
van anar preparant el cami per a la de-
claraci6 del Decret quart. L’escenari
eclesial general venia emmarcat dins
del Concili Vatica II (1962-1965) ce-
lebrat poc abans, el qual va desencade-
nar grans canvis en ’Església catolica
i que, entre altres coses, va obligar a
ordes i congregacions religioses a un
procés accelerat d’adaptacid que va re-
bre el nom en italia d’aggiornamento,
equivalent a una actualitzacio del cos
i I’anima de la vida religiosa. El pare
Pedro Arrupe va ser escollit General”
de la Companyia de Jesus el 1965, el
mateix any que va acabar el Concili.
Aquest mateix any també es va cele-
brar la CG31, en la qual van partici-




par un bon nombre dels jesuites que
havien estat périts teolegs del Concili.
Aquesta Congregacid va ser la que va
implantar la majoria de les transfor-
macions requerides i en el curs de la
historia s’ha d’entendre com la Con-
gregacio del gran canvi. Molts jesuites
congregats percebien llavors un dilema
existencial en la Companyia de Jesus:
«O renovar-se, revigoritzar-se i adap-
tar-se profundament, o veure’s aboca-
da a perdre progressivament el vigor
espiritual i1 apostolic que necessitava
per acomplir la seva finalitat original
en les noves circumstancies del mon i
de I’Església».’ Definitivament, eren
temps de grans canvis.

Ambit internacional

En aquests anys, encara enmig de la
Guerra Freda, existeix la consciéncia
de viure en un sol mon, en el qual les
relacions internacionals son cada ve-
gada més importants, alhora que les
transformacions culturals i els aven-
¢os tecnologics assolits en uns quants
paisos i prou van arribant a totes les
nacions gracies la capacitat creixent de
les comunicacions. Aquest sentiment
de pertinenca a una inica humanitat és
especialment fort en un cos com el de
la Companyia de Jesus, que en aquells
moments tenia un gran nombre de
missioners procedents d’Europa i els
Estats Units, principalment en altres
paisos que anomena «de missio». Els
jesuites tenen consciéncia de formar
part d’un cos universal, la Companyia,
dirigit al mén sencer.

Als anys seixanta, va arribant a la
seva fi el llarg procés de descolonit-
zaci6, a través del qual pobles sencers

que durant el segle xix havien estat
sotmesos per les metropolis europees
es constitueixen en estats indepen-
dents. Sorgeixen aixi la major part de
les nacions africanes, moltes de les
quals aviat es van veure implicades en
guerres pel control del poder.

A les decades dels anys seixanta i
setanta, es conceptualitza la teoria de
la dependéncia, d’acord amb la qual
els paisos subdesenvolupats continuen
proporcionant matéries primeres a baix
cost als paisos rics, que al seu torn pro-
dueixen manufactures que posterior-
ment sén venudes a un preu més elevat
als paisos pobres, perpetuant-hi la po-
bresa i fent incrementar les desigualtats
globals. Es tracta d’un sistema pervers
i injust que preserva la riquesa d’uns
pocs estats privilegiats en detriment
de pobles sencers; un tipus d’organit-
zacid que converteix en dependents
aquestes noves nacions i tantes altres,
tant a Asia com a I’América Llatina.
Els paisos pobres ho serien llavors per-
que hi ha nacions riques que en treuen
benefici. L estructura és essencialment
injusta. Aquesta teoria de la dependén-
cia, posteriorment matisada, va confor-
mant la visid de 1’época en les ments
més lucides.

També en aquestes décades i per
primera vegada en la historia, la hu-
manitat agafa consciéncia que la fam
al mon pot ser erradicada, perqué es
tenen prou recursos per donar menjar
a totes les poblacions. No €s un pro-
blema de recursos, com ho havia estat
fins llavors, sin6 de la seva distribucid.
Aquesta realitat era un agull6 al cor del
pare Arrupe, que no era capag d’enten-
dre que I’ésser huma pogués posar fi
a la fam i senzillament no ho volgués
fer. Com s’acabara dient amb dolor




1 indignacié en aquest Decret quart:
«Malgrat les possibilitats obertes per la
técnica, es fa més clar que 1’home no
esta disposat a pagar el preu d’una so-
cietat més justa i més humanay (n. 20).

La revolucié de maig del 68, que
sorgeix a Franga —perd amb una onada
cultural que es propaga a la joventut
de molts paisos—, aporta un qiiestiona-
ment de les bases sobre les quals s’as-
senta la civilitzacid occidental, amb un
atac directe al capitalisme i la societat
de consum. Queden desautoritzats els
partits politics, els sindicats, les Esglé-
sies, etc. en un cant a una nova lliber-
tat. La joventut exhibeix grans ansies
de transformaci6 social tot buscant as-
solir una societat més auténtica i justa.

Finalment, val la pena destacar
també la gran preséncia de dictadures
en molts paisos, en els quals la injus-
ticia adopta formes extremes de per-
secucio politica i social, on s’apliquen
detencions arbitraries 1 tortures com
a forma de coerci6 social. El context
de la Guerra Freda impulsa projectes
d’alliberament d’aquestes dictadures
sota la forma de guerrilles d’esquerres
que s’oposaren als projectes dictato-
rials. Per part seva, als paisos comu-
nistes de tall totalitari, la persecucio
social i religiosa és constant.

Hi ha, per tant, en nombrosos pai-
sos, una efervescéncia de la conscién-
cia social i dels moviments civils que
empeny a un canvi d’estructures, sota
I’aspiracié a un mén més just i més
huma.

Ambit eclesial

El Concili Vatica II, que va finalitzar
en 1965, va introduir un nou dialeg de

8

I’Església amb el mén, assumint mol-
tes de les transformacions culturals
que s’havien produit els ultims segles
i davant les quals, historicament, I’Es-
glésia havia quedat al marge o s’havia
oposat. Va ser un concili eminentment
eclesial, en el qual s’assenyalava el
cami de les adaptacions que I’Església
havia de seguir. La seva recepcidé no
va ser facil i podriem dir que, al cap
de seixanta anys, encara no s’han des-
plegat totes les transformacions que
demanava.

Un dels textos importants del Con-
cili va ser la constitucié apostolica
Gaudium et Spes, que tracta precisa-
ment de la preséncia de I’Església en
el mén modern. El génere del text és
innovador en relaci6 amb altres con-
cilis anteriors, perque¢ s’allunya de
qiiestions exclusivament doctrinals per
centrar I’acci6 de I’Esperit en el mon
actual. El Concili convidava a detectar
els «signes dels tempsy, €s a dir, crida-
va a descobrir en aquest mon trencat,
travessat per la increenca i la injusti-
cia, la preséncia del Déu de la vida que
fa noves totes les coses; una preséncia
que reclama el compromis cristia en la
consecucié d’un mén més just i més
huma.

El 1967 Pau VI publica la seva en-
ciclica social Populorum Progressio
sobre el desenvolupament dels pobles,
en la qual assenyala que la pau és el
nou nom del progrés. També hi va
subratllar que el progrés del qual I’Es-
glésia parla abasta a totes les persones
1 a totes les dimensions de la persona.
Apunta a estructures socials, pero in-
clou el cor huma. Es tasca cristiana
contribuir a desplegar aquest progrés
social que ha d’incorporar totes les di-
mensions humanes.




L’any 1968 se celebra a Medellin,
Colombia, I’Assemblea de 1’episcopat
llatinoamerica. La realitat que colpeja
la mirada dels bisbes que s’hi van re-
unir és la injusticia generalitzada en el
continent, que manté les seves pobla-
cions sotmeses i pobres: «La miséria
que margina grans grups humans, com
a fet col-lectiu, clama al cel. La cerca
cristiana de la justicia és una exigéncia
de I’ensenyament biblic [...]. En la cer-
ca de la salvacié hem d’evitar el dua-
lisme que separa la santificacid de les
tasques temporalsy». Parla, per tant, de
la necessitat de treballar per la justicia
en el context de la miséria que viuen
les nacions llatinoamericanes.

Tres anys després, ja el 1971, es
reuneix el Sinode dels Bisbes, el do-
cument final dels quals va ser acceptat
i confirmat integrament per Pau VI
S’hi esmenten «les greus injusticies
que embolcallen el mén huma amb
una xarxa de dominis, d’opressions
1 d’abusos que sufoquen la llibertat i
impedeixen a la major part del génere
huma participar en I’edificacio i en el
gaudi d’un mén més igual i més frater-
nal». Al seu torn, el Sinode va emetre
aquesta afirmacid: «L’accio a favor de
la justicia i la participacio en la trans-
formaci6 del moén se’ns presenta clara-
ment com una dimensio constitutiva
de la predicacio de I’Evangeli».” El
treball per la justicia resulta aixi cons-
titutiu de I’anunci cristia. No s’havia
anat mai tan lluny. I continuava com
segueix: «L’amor cristia al proisme i
la justicia no es poden separar. Perque
I’amor implica una exigéncia absoluta
de justicia, és a dir, el reconeixement
de la dignitat i dels drets del proisme
[...]. La missi6 de predicar I’Evangeli
en el temps present requereix que ens

obstinem ja ara en I’alliberament inte-
gral de I’home». Els bisbes creuen que
treballar per la justicia forma part me-
dul-lar de I’anunci cristia, almenys els
reunits el 1971.

Aquest mateix any, Gustavo Gu-
tiérrez publica el seu llibre Teologia
de la liberacion: perspectivas. Tota
teologia anomena una cosa ultima que
opera com a element estructurador del
conjunt de la reflexi6 sobre la fe. En el
cas de la teologia de I’alliberament, es
tracta precisament de 1’alliberament,
sobretot dels pobres.® Amb ella —com
també amb la teologia politica que Jiir-
gen Moltmann inaugura en aquestes
décades— s’obre la via al fet que sigui
possible parlar de tots els continguts de
la fe: Déu i Crist, gracia i pecat, amor
1 esperanca, etc. a partir d’una realitat
secular, en aquest cas la necessitat d’un
alliberament dels pobres, que viuen
immersos en una situacié d’opressio i
pecat estructural. Aquest ¢€s el fet fona-
mental que es presta a la consideracio
teologica a fi de reflexionar i expressar
sobre la fe.

Com dira Jean-Yves Calvez, en el
periode entre 1968-1974 es desenvo-
lupa en I’Església catolica la «voluntat
d’una més profunda insercid del cris-
tianisme en la vida concreta dels ho-
mes i dels pobles. I és al voltant de la
paraula “justicia” i al tema de I’allibe-
rament de la injusticia on no tardara a
produir-se la cristal-litzacid».’

La reaccié de Pedro Arrupe

El pare Arrupe no es va mantenir al
marge d’aquesta nova sensibilitat a
I’interior de 1’Església; al contrari,
donada la seva trajectoria personal de

9




contacte amb el sofriment huma en di-
ferents llocs del mon, es va manifes-
tar en diversos moments en completa
sintonia amb la necessitat d’una més
gran justicia al mon. En una carta so-
bre 1’apostolat social dirigida als Pro-
vincials d’América Llatina el 12 de
desembre de 1966 els deia que, atesa
la situaci6 del continent, la Companyia
té I’«obligacio moral de repensar tots
els seus ministeris i apostolats i d’ana-
litzar si realment responen als requisits
de la urgencia i prevalenga de la jus-
ticia i fins i tot de 1’equitat social».!
Sembla un text premonitori, perque la
necessitat de repensar tots els ministe-
ris 1 apostolats a partir de la considera-
ci6 de la justicia sera, anys enlla, una
de les demandes del Decret quart.

El maig de 1968, els Provincials
llatinoamericans van escriure una carta
a tots els jesuites de les seves provin-
cies —I’anomenada Carta de Rio— en
la qual assenyalaven que «la majoria
dels habitants del continent es troben
en una situacié de miséria tan injusta
que —en frase de Pau VI- exigeix de
manera taxativa el castig de Déu [...].
Per aixo ens proposem donar a aquest
problema una prioritat absoluta en la
nostra estratégia apostolica».!!

Després del Sinode dels bisbes de
1971, en el qual Arrupe va participar,
ell mateix va rebre I’encarrec d’ela-
borar un text que recollis formes que
permetessin expressar 1’opcié per la
justicia. En pocs mesos va preparar
un fullet titulat «Testimoniatge per la
justicia», que va ser difos profusament.
Entre altres afirmacions, Arrupe hi
afirma que «I’Evangeli és un evangeli
d’amor. Pero 1’amor exigeix la justicia.

10

L’Evangeli, per tant, és un evangeli de
justicia; és la bona noticia anunciada
als pobres».!? Concep «l’accié de la
justicia, abans que res, com un alli-
berament [...] que afecta les estructu-
res, i que requereix, evidentment, una
certa forma de compromis politic»."
L’exigéncia de la justicia per motiu de
I’amor cristia i la necessitat de trans-
formar les estructures a través d’un
treball politic son demandes que es
van contemplar clarament en el Decret
quart, que no va tardar a ser redactat.

Podem finalment recordar 1’al-
locuci6 que Arrupe va oferir als antics
alumnes reunits a Valéncia. Els dirigia
aquestes paraules:

Potser nosaltres mateixos, els jesuites,
us hem educat en la justicia? [...]. Crec
que els jesuites hem de respondre amb
tota sinceritat i humilitat que no, que no
us hem educat per a la justicia, tal com
avui ho exigeix Déu de nosaltres [...].
Hem d’omplir aquesta llacuna perqué
I’educacio que s’ imparteix a les nostres
escoles estigui a I’altura de les exigen-
cies de la justicia en el mon contem-
porani.'

En definitiva, el context eclesial 1
de la Companyia sorgit en el marc del
postconcili compon un brou de cultiu
favorable al compromis que la Com-
panyia adopta en la CG32 en el seu
Decret quart. Aquest no sorgeix del
no-res, com si fos una ocurréncia sor-
prenent, sind que respon a una cons-
ciéncia creixent de la necessitat que
I’Església treballi a favor de la justicia
com a part essencial de 1’anunci de
I’Evangeli.




EL DECRET QUART DE FE | JUSTICIA

Pocs anys després d’haver estat triat General, Arrupe es va convéncer
que amb I'esforg dut a terme per la CG31 d’adaptacioé de la Companyia
de Jesus a les demandes del Concili i del moment historic no n’hi havia
prou, que es requeria una nova Congregacio que enfortis i orientés
aquest canvi, previ «examen profund, objectiu i obert de la situacio

actual».”

El mon i ’Església anaven evolucio-
nant a gran velocitat i Arrupe pensa-
va que calia respondre amb resolucio
i amb discerniment, i d’aqui que la
convocatoria estigués motivada «per
la necessitat de precisar i concretar en-
cara més com ha de ser el servei que
la Companyia ha de prestar a I’Esglé-
sia en un mon que va canviant rapida-
ment».'® No va ser una decisio senzilla,
per a ell; al contrari, com ell mateix va
confessar en la seva primera al-locucio
a la Congregacio, aquella resolucid
«va ser la més important de tot el meu
carrec com a General»."?

La CG32 va rebre més de mil
postulats procedents de les congrega-

cions provincials. Els postulats son
peticions o demandes que els jesuites
dirigeixen des de les seves provincies,
bé a la Congregacié mateixa, o bé al
P. General.”® Un d’aquests postulats
procedia d’un centre social de la pro-
vincia de Mexic i sol-licitava a la CG
que comprometés la Companyia en
la justicia internacional, de manera
que tota la reflexi6 sobre la manera de
viure 1 sobre la missio apostolica fos
considerada des d’aquesta perspectiva.
També demanava al P. General que di-
namitzés una reflexié sobre la justicia
internacional dirigida a tots els jesui-
tes.”” Aquest postulat, que alguns van
considerar com a model, va ser acollit

1




pel Center of Concern de Washing-
ton, un centre social de la Companyia
als Estats Units. Alla el van traduir i
el van difondre per I’ambit anglés i,
al seu torn, es va propagar en 1’ambit
francés. Va ser ben rebut per moltes
Provincies, fins al punt que tretze con-
gregacions provincials el van aprovar i
el van enviar a la CG, i moltes altres en
van adoptar part del llenguatge. Aixi,
nombroses Provincies van expressar
el desig d’un compromis social de la
Companyia i d’una opci6 en favor de
la promocio de la justicia. Sens dubte,
aixo va impulsar la consideraci6 de la
justicia com a element essencial de
la vida i la missi6 de la Companyia.

En la preparacio de la Congregacio,
els postulats procedents de les provin-
cies es van agrupar al voltant de qua-
ranta-vuit temes. Al seu torn, la CG va
votar, d’entre tots aquests temes, sis
qiiestions prioritaries. Una vegada fet
aixo, van tractar d’afinar més buscant
una prioritat entre totes. Es va triar
com a «prioritat de prioritats» una fu-
si6 de dues d’aquestes sis qiiestions:
els criteris del nostre servei apostolic
avui i la promoci6 de la justicia. Aixo
va passar a I’inici de la CG32, el mes
de desembre de 1974, i ja va marcar la
direccié que prendria el discerniment
dels congregats.

El 20 de desembre, Arrupe va diri-
gir aquestes paraules a la CG:

La promoci6 de la justicia gaudeix de
prioritat, almenys perque en tractem en
primer lloc, i ha d’exercir influx en tota
la nostra vida [...]. Aquesta promocio
brolla de I’indole sacerdotal de la Com-
panyia tal com la va concebre Ignasi,
perque la visi6 ignasiana del nostre mi-
nisteri sacerdotal tal com Ignasi la va

12

concebre és més afi al Concili Vatica I
que al Tridenti. El problema que hem
de resoldre és la integracid i 1’equili-
bri entre les activitats que s’orienten
al culte divi i les obres de misericordia
també corporal [...]. El caracter sacer-
dotal [...] ens portara a proclamar la
justicia evangelica per la creu i des de
la creuy.?

El cami que condueix al quart De-
cret ja ha quedat tracat.

Alguns continguts caracteristics
del Decret quart

El text final compta amb vuitanta-un
paragrafs i es pot interpretar com un de-
cret programatic, de to profétic, en el
qual s’aclareix el que la Companyia ha
d’assolir com a missio: «La missi6 de
la Companyia de Jesus avui és el ser-
vei de la fe, del qual la promocié de
la justicia constitueix una exigencia
absoluta, en tant que forma part de la
reconciliacié dels homes exigida per
la reconciliacio d’ells mateixos amb
Déu» (n. 2). L expressio que resumeix
la missi6 és «servei de la fe i promo-
ci6 de la justician. Amb ella, es pretén
aclarir el que la Companyia ha de fer.
Es una mena d’eslogan que utilitza un
minim de paraules per motivar i dina-
mitzar la missié de la Companyia.?!
Fent un pas enrere, el primer text
historic de la Companyia que aborda-
va la seva missio €és ’anomenada For-
mula (1550),%2 en la qual s’expressa el
motiu de la fundacio: «Abans de res
per atendre principalment la defensa
i la propagacio de la fe i el profit de
les animes en la vida i doctrina cristia-
nes». Al seu torn, el jesuita ha d’estar




preparat «per reconciliar els desavin-
guts, socoOrrer misericordiosament i
servir els que es troben a les presons
o als hospitals, i a exercitar totes les
altres obres de caritaty. La capitalitat
d’aquest text roman vigent, tal com
I’assenyala el Decret quart mateix en
el punt n. 17; no obstant aixo, experi-
menta una actualitzacié en 1’exercici
caritatiu de la fe, que ara esta enfocat
a promocionar la justicia.”® En realitat,
la Congregaci6 entenia que el servei de
la fe i la promocio de la justicia «ha es-
tat sempre, sota modalitats diverses, la
missi6 de la Companyia» (n. 3), només
que ara aquesta missié s’estava consi-
derant sota una mirada nova.

El papa Pau VI havia demanat a la
Companyia la lluita contra totes les for-
mes d’ateisme en el marc de la CG31,
una missio que havia estat confirma-
da a la CG32 en la seva al-locucié a
I’inici de les sessions. La Congregacio
interpretd que una d’aquestes formes
d’ateisme practic és la injusticia actual,
que nega «la dignitat i els drets de I’ho-
me imatge de Déu i germa de Cristy,
la qual cosa constitueix una veritable
«negaci6 de Déu. El culte del diner,
del progrés, del prestigi, del poder, té
com a fruit aquest pecat d’injusticia»
(n. 29). La promoci6 de la justicia es
concep, per tant, dins de la Iluita con-
tra I’ateisme, en aquest cas en la seva
dimensio practica.

Fe i justicia no es poden entendre
com dos aspectes juxtaposats de 1’ac-
ci6 de la Companyia, sind com un
veritable «principi integrador», que
incorpora el treball per la justicia en
qualsevol expressid evangelitzadora,
perque «no hi ha conversio auténtica
a ’amor de Déu sense una conversio a
I’amor dels homes i, per tant, a les exi-

geéncies de la justicia... L’evangelitza-
ci6 és proclamacid de la fe que actua
en I’amor dels homes (Gal 5,6; Efes
4,15): no es pot realitzar veritablement
sense promoci6 de la justicia» (n. 28).
La fe i la justicia es criden mutuament,
de manera que expressions posteriors
al Decret també parlaran de «la justicia
que brolla de la fe» o «la fe que obra la
justicia». S6n un binomi, com s’apro-
fundira més endavant, no una suma de
dues realitats independents.

La promoci6 de la justicia no es pot
entendre ja com un apostolat particular
entre d’altres, com podria ser I’anome-
nat apostolat social, sind que «ha de
ser una preocupacié de tota la nostra
vida i constituir una dimensié de to-
tes les nostres tasques apostoliques»
(n. 47). Aixo és una gran novetat. Es
un compromis que afecta els jesuites
en la seva globalitat i el conjunt de les
seves obres, 1 no una tasca exclusiva
propia d’un apostolat particular, d’aqui
la necessitat d’avaluar tots els minis-
teris —«els centres d’ensenyament, les
revistes, les parroquies, les cases de
recés 1 altres obres apostoliques la res-
ponsabilitat de les quals assumim»— i
fins 1 tot els ministeris particulars de
cada jesuita (n. 76). No es concep cap
ministeri que no integri aquests dos
aspectes del binomi fe-justicia. Crida,
per tant, a un radical procés de conver-
si6 que requerira discerniment (n. 10).

El Decret també subratlla la ne-
cessitat d’actuar sobre les estructures
socials, economiques i politiques, atés
que aleshores els jesuites ja havien
pres consciéncia de la importancia que
tenen en la vida dels éssers humans
(n. 31). La injusticia s’encarna en ins-
titucions i estructures socioeconomi-
ques injustes que dominen la vida de

13




les nacions i les relacions internacio-
nals (n. 6). La transformaci6 estructu-
ral passa a ser una de les arees en que
s’ha de focalitzar la Companyia, per-
que els canvis en les estructures rever-
teixen en un major bé en les societats
que en son afectades.

Aixi mateix, el Decret crida a una
insercié en la realitat de la increenga
i de la injusticia, perqué «molt sovint
ens trobem afillats, sense contacte real
amb la increenca i amb les conseqiién-
cies concretes 1 quotidianes de la in-
justicia 1 I’opressio». Aquesta insercio
sera un «“test” decisiu de la nostra fe,
de la nostra esperanga i de la nostra ca-
ritat apostolica» (n. 35).

També indica que «la solidaritat
amb els homes que porten una vida di-
ficil i son col-lectivament oprimits no
pot ser assumpte solament d’alguns je-
suites». Demana per contra que aquesta
solidaritat caracteritzi «la vida de tots,
tant en el pla personal com en el comu-
nitari i fins i tot institucional» (n. 48).
Una solidaritat particular amb els po-
bres, de manera que, «caminant paci-
entment i humilment amb els pobres
aprendrem en que els podem ajudar,
després d’haver acceptat primer rebre
d’ells» (n. 50). Des de llavors, la lluita
per la justicia queda inseparablement
unida a la solidaritat amb els pobres.

De quina justicia parla el Decret?

El terme justicia no va quedar definit
pel Decret, perque aquest pretenia par-
lar-ne en un sentit ampli referint-se a
situacions que son intolerables a escala
humana i que necessiten remei.?* Par-
la, per tant, de justicia socioeconomi-
ca. Pero, si només hagués estat aixi, el

14

Decret hauria tingut moltes dificultats
a tirar endavant, perque I’expressio
promocio de la justicia «per a alguns,
sonava a llenguatge revolucionari,
subversiu i fins i tot violent».?

Com es matisaria en la Congrega-
ci6 segilient, la CG33 (1983), aquesta
justicia social es refereix a la «justicia
evangglica, que €s com un sagrament
de I’amor i la misericordia de Déu»
(d. 1, n. 32). Els intérprets no dubten
que la justicia de que parla el Decret
i a la qual esta cridada la Companyia
€s una expressio de la caritat cristiana,
que al costat de I’esperanga i la fe con-
forma les tres virtuts teologals. Arrupe
assenyalava que «la justicia és indis-
pensable, perqué constitueix la part
inicial de la caritat»,?® pero també que
cal «sobrepassar la justicia, per arribar
a satisfer-la amb la caritat».”’

Aquesta inserci6 de la justicia en la
caritat va conduir al fet que tot el ser-
vei als pobres s hagi entes sota la llum
de la promocio de la justicia. Servir els
pobres i1 promoure la justicia han que-
dat units. Aixi s’entén, per exemple, el
treball de Fe y Alegria per I’educacio
popular en barriades marginades. Ofe-
reix educacié en contacte directe amb
els més pobres, pero s’obstina a defen-
sar el dret de tot el mon a 1’educacio.
La seva rapida extensio pel continent
america s’explica pel desig que 1’edu-
caci6 arribi a totes les persones i sigui
universal, la qual cosa és precisament
un reclam de la justicia.

El Servei Jesuita a Refugiats tam-
bé fon caritat i justicia amb el lema
«acompanyar, servir i defensary» refu-
giats 1 migrants. La passio per defen-
sar els drets de les persones migrants
parteix de la proximitat a ells, quan es
comparteixen les seves angoixes i pas-




sions. El treball per la justicia no va
conduir els jesuites als tribunals, sino
a les periferies, per mirar i entendre la
realitat des d’alla, per compartir les es-
tretors dels que hi viuen i treballar amb
ells per transformar una mica la realitat.

Soén dos exemples, entre molts, de
com la Companyia va considerar des
de I’inici que, sens dubte, la justicia
estava unida al servei als pobres com a
part de la caritat cristiana.

Justicia vs. caritat

Tanmateix, aquesta justicia evanggli-
ca no es pot diluir fins a desaparéixer
en la caritat cristiana, perqué s’estaria
perdent una part essencial de la seva
radicalitat. La justicia t& un caracter
obligant, perque el clam de la terra ar-
riba fins al cel i revolta. Per contra, la
caritat cristiana es pot oferir... o no.
Habitualment entenem la caritat com a
supererogatoria, és a dir, com alguna
cosa que va més enlla del que és degut,
com un plus gratuit. La justicia genera
indignacid i revolta; la caritat provoca
compassid. No és el mateix implorar
caritat que exigir justicia. La justicia
pertany a ’ampli camp de la caritat
cristiana, pero no s’hi pot diluir o s’es-
taria perdent quelcom de radical.

El sentiment d’injusticia sorgeix
quan s’ha compres la complexitat de
les realitats socials. Apareix quan ens
adonem de la discriminacio per origen
étnic, per sexe o per religio. Es pro-
dueix quan ens adonem que els pobres
pateixen no per realitats naturals, sind
per abus i explotacié deliberada de la
seva situacio; quan entenem que mol-
tes de les fortunes han estat producte
de I’acumulacié de privilegis en con-
nivéncia amb el poder, en forma de

clientelismes 1 favoritismes; quan una
autoritat politica t€ un origen il-legitim
o0 ho és en el seu exercici en beneficiar
el bé privat i oblidar el comu, que és
I’inica finalitat que D’acredita. Per
aquest motiu, en la CG32 es dira: «En
cap cas podem dispensar-nos d’una
analisi al més rigorosa possible de la
situaci6 des del punt de vista social 1
politic» (n. 44).

Només qui té poder en un ambit
hi pot cometre injusticies. La injusti-
cia sempre és un abus del poderds en
el camp del seu poder, un abus que
atempta contra la dignitat humana de la
victima. La promoci6 de la justicia fa
necessari desemmascarar les estructu-
res de poder 1 atribuir responsabilitats
en situacions que no soén simetriques,
en les quals es pot distingir una victima
i algun victimari. Si aixo no s’aconse-
gueix, el que queda és una descripcio
naturalitzada de les desgracies, d’acord
amb la qual sofreix qui no s’esforc¢a o
és incapag. El seu sofriment és exclusi-
vament degut a la seva responsabilitat.
La victoria total de qui comet una in-
justicia arriba quan aconsegueix impo-
sar el relat que la victima és 1’altima
responsable de la seva situacio.

Efectivament, no és el mateix atri-
buir el sotmetiment dels esclaus a la
seva inferioritat humana que a 1’abus
total d’un poble sobre un altre fins a
la degradacié completa d’un altre és-
ser huma, que pot arribar a ser utilit-
zat com un objecte. En el primer cas,
diem que I’esclavitud procedeix d’una
condici6 de la natura, mentre que el se-
gon es refereix a una injusticia d’arrels
historiques, que clama al cel i que és
obligatori combatre en nom de la hu-
manitat; per aquest motiu la lluita per
la justicia assenyala els qui es benefi-

15




cien de la injusticia i exploten els al-
tres, 1 se solidaritza amb les victimes,
que han estat considerades menys que
humanes. Per tant, la promocid de la
justicia desemmascara i acusa. Compta
amb una visi6 politica de la realitat.

La injusticia és humanament in-
suportable. Aixd ho sabem des que
som petits, perque els éssers humans
no aguantem que ens enganyin, que
ens discriminin, que amb nosaltres
trenquin les regles que haurien de ser
equitatives, que ens menysprein sense
motiu, que ens menysprein pel nostre
color o origen étnic, que ens agredei-
xin i el delicte quedi impune, que ens
excloguin... Per aixd no és el mateix
que algl sigui rescabalat d’una injus-
ticia que beneficiat per la caritat. Les
victimes reclamen justicia, que és el
que els pot retornar la dignitat; se sen-
ten insultades quan se’ls respon amb
caritat. Elles demanen el que se’ls deu
1 aix0 les dignifica, no demanen una
caritat condescendent que perpetui la
seva condici6 d’inferioritat.

La dimensio politica de la justicia

L’existéncia d’una injusticia obliga
a denunciar-la. Quan ens trobem en
entorns segurs, on confiem que no hi
haura represalies, no dubtem mai: les
injusticies no es poden deixar passar i
les afrontem. La dificultat sorgeix alla
on els poderosos que abusen es poden
protegir o venjar. Llavors, la denuncia
es complica i moltes vegades preferim
agafar altres camins.

Aixi, una visi6 politica de les re-
lacions socials esdevé essencial en la
promocié de la justicia. No existeix
sense ella. Podriem afirmar que, quan
aquesta visi6 politica es dilueix, la in-

16

justicia perd significat i es confon amb
I’ordre normal de les coses, on deixa
de sorprendre i molestar.

Perd hem de reconéixer que defen-
sar el que és just, en un mitja injust i
violent, genera una por molt fonda,
d’aqui la temptacié de diluir-la sota
altres conceptes... Hi ha paisos en els
quals els defensors de drets humans o
de la natura sén sistematicament per-
seguits civilment, penalment i violen-
tament, i en els quals qualsevol apunt
de critica del poder politic és asset-
jat. Quina valentia es necessita per
defensar la causa de la justicia en un
entorn com aquest? Més encara, fins a
quin punt és raonable la dentncia en
un entorn en que no té possibilitats de
prosperar i, al contrari, pot deslligar
mals més grans en forma de repre-
salies exemplaritzants? Aquest tipus
d’arguments, freqiients i raonables,
sovint afebleixen la lluita en favor de
la justicia i han arribat a qiiestionar
fer-hi referéncia. A més, els jesuites i
les nostres institucions de vegades ens
sentim socialment identificats amb es-
trats poderosos de la societat, que po-
den experimentar com a traici6 la cri-
tica d’una determinada situacio social.
Llavors la nostra missié ensopega amb
les aliances afectives, on és necessari
molt de discerniment per no devaluar
I’actuacid sota capa de bé.

Tot plegat era quelcom que el pare
Arrupe preveia, perqué ja ho havia
experimentat. En una al-locuci6 a la
CG32, el 20 de desembre de 1974, deia:
«La Congregacié ha d’estar disposa-
da a assumir aquesta responsabilitat i
a entrar per la via de la creu, que, de
vegades, portara en si la incomprensio
de les autoritats civils i eclesiastiques i
dels millors dels nostres amics».?




Es a dir que parlem de justicia so-
cial dins del gran marc de la caritat
cristiana, en la qual no es pot diluir per
no trair-la. Posteriors congregacions
concretaran més els continguts de la
justicia, especialment la CG34 (1995),
com tindrem ocasi6 de veure.

El binomi fe-justicia

Quan el Decret parla del servei de la
fe 1 de la promocio de la justicia, no es
refereix a dos aspectes separats, 1’un al
costat de I’altre. Tampoc es refereix a
una missi6 que es desdobla, de manera
que alguns es dediquen a una cosa i uns
altres a una altra. El Decret assenya-
la una tnica missi6 amb dues dimen-
sions, la fe i la justicia, que concernei-
xen a tots els jesuites i a tots els seus
ministeris, institucionals o personals.

Aparentment, la fe i la justicia te-
nen poc a veure perqué pertanyen a
dos ordres diferents: un, a la relacid
amb Déu i altre, a les relacions hu-
manes. Tot i aix0, es tracta d’un dels
nombrosos binomis que la fe catdlica
reuneix i en els quals la fecunditat del
binomi prové de radicalitzar cadascun
dels seus pols: Déu i ésser huma, sa-
grat 1 profa, oraci6 i vida, fe i politica,
societat i Església... En tots aquests
casos, la «i» no és mera juxtaposicio,
sind que és trobada fructifera. També
es podria dir que constitueixen una
tensio creativa. Tensiéo perqué hi ha
dificultat a articular-les, pero creativa
perque, quan es fa bé, les dues brillen
amb més llum.

Passa el mateix amb el binomi
fe-justicia: quan la fe es dirigeix a
construir relacions justes, brilla més,
adquireix nous significats 1 omple la

vida de qui la promou. Quan la lluita
per la justicia se submergeix en el mo-
viment compassiu de Déu, llavors res-
sonen els millors dels seus harmonics,
s’humanitza en lloc de resultar freda
o procedimental, i s’acosta amb mi-
sericordia a les victimes, amb les quals
es compromet des de la proximitat i
la solidaritat. Quan totes dues dimen-
sions, fe i justicia, s’aborden conjun-
tament, ambdues creixen i, alhora, es
transformen. No qualsevol manera de
desplegar la fe ni de promoure la jus-
ticia afavoreixen el binomi. Tant la fe
com la justicia canvien perqué 1’una
esta referida a I’altra.

Com vint anys més tard dira la
CG34 a partir de I’experiéncia viscuda:

Aquell compromis [amb la promocid
de la justicia] va ser per a nosaltres un
regal de Déu meravellds. Ens va posar
en bona companyia: la del Senyor cer-
tament, perd també la de tants amics
seus entre els pobres i tots els compro-
mesos en pro de la justicia. Pelegrins
amb ells cap al Regne, ens hem sentit
impactats per la seva fe, renovats per
la seva esperanca, transformats pel seu
amor (CG34, d. 3,n. 1).

I tambgé, «el nostre servei, especial-
ment el dels pobres, ha fet més profun-
da la nostra vida de fe, tant individu-
alment com corporativament: la nostra
fe s’ha fet més pasqual, més compas-
siva, més tendra, més evangelica en la
seva senzillesa» (CG34, d. 2, n. 1). Es
una expressio de com la doble dedica-
ci6 a la fe i a la justicia ha omplert el
cor creient dels jesuites.

El binomi condueix a una mistica
d’ulls oberts.?’ Per veure Déu cal obrir
els ulls al mon, amb la finalitat de reco-

17




neixer-hi I’obra de Déu i de deixar-nos
cridar per involucrar-nos en el mon.
Una mistica que passa per una mirada
contemplativa de la realitat i que inclou
una analisi sociopolitica rigorosa del
que hi esdevé. Sense estudiar a fons la
realitat i la historia no és possible la ve-
ritable contemplacio. La contemplacio
¢és una mirada profunda i creient sobre
el moén, no pas superficial i despreo-
cupada. Tota I’espiritualitat ignasiana
mou a aquesta mirada contemplativa
del mon, des de la Contemplacio de
I’Encarnacio dels Exercicis fins a la
contemplacio dels misteris de la vida
de Crist, en els quals no ens quedem
en la seva superficie, sin6 que aprofun-
dim per trobar-hi la vida de Déu.

El binomi porta a situar les victi-
mes en el centre de la missi6 i de 1’ex-
periéncia de fe. Tal vegada aquesta
¢és la conseqiiéncia més determinant.
Ja no es pot mirar la realitat ni llegir
I’Evangeli sense fer-ho des de les victi-
mes ni actuar sino és a favor seu. Com
afirmaria el pare Kolvenbach en diver-
ses ocasions 1 de diferents maneres,
«cap punt de vista és neutre o prescin-
deix dels valors. En el nostre cas de je-
suites, el punt de vista, per preferéncia
i per opcio, és el dels pobres».*® El pare
Ellacuria anava més Iluny, sens dubte:
«El lloc teoric adequat per enfocar els
grans problemes socials, amb vista a
la seva interpretacid correcta i la seva
solucié practica, €s, en general, el de
les majories populars».’! Per majories
populars entenia les majories pobres
desposseides per ordenaments socials
historics, al-ludint a un enfocament
estructural. Ignacio Ellacuria concedia
a les victimes de les estructures socio-
econdmiques injustes la primacia a
I’hora d’estudiar la realitat, amb vista

18

a interpretar i resoldre els problemes
socials.

Es en la promocié de la justicia a
favor de les victimes on es descobreix
I’acci6 alliberadora de Déu en la his-
toria, a favor del seu poble oprimit. Es
en les lluites de les victimes i d’aquells
que hi treballen a favor on es percep
amb més nitidesa la preséncia activa
d’un Déu que guareix i allibera. En
elles ressona el Déu de I’Exode i dels
profetes, i el Jesus compassiu de la his-
toria.

Aixi mateix, el binomi impedeix
una fe intimista, reduida a devocions i
litargies; al contrari, és una llanga cap
a la comunitat i cap a la humanitat so-
frent. Entre les victimes troba el lloc
teologic privilegiat per experimentar la
preséncia i ’activitat de Déu.

Per part seva, la justicia es ressitua
en I’horitzd6 més ampli i evangelic de
la caritat cristiana. Es fa cordial, com-
passiva, misericordiosa, no freda ni
procedimental, com solen ser els pro-
cessos judicials. Aquesta justicia surt
del terreny commutatiu —transaccional,
on cadascu rep el que li correspon— per
assolir la justicia social. Es una justicia
que impedeix que la indignaci6é davant
del que és injust es converteixi en ira
violenta o en ressentiment. No busca la
venjanga, sino la construcci6é d’un nou
futur més huma 1 digne per a tothom,
primordialment per a les victimes.
Justicia sense revenja, dirigida a la re-
conciliacid, que avui sabem que inclou
veritat 1 reparacio.

Quan el treball per la justicia se
submergeix en la fe, descobreix Ilum
enmig dels fracassos. Ofereix llavors
una mirada esperangada, perque sem-
pre apunta una petita llum com a signe
de la preséncia del Regne. Aixi s’entén




que P’esperanca més auténtica sorgeix
en la desesperacio de les injusticies i
dels fracassos. Es una esperanga contra
tota esperanga.®

El treball per la justicia rigords i
seri6s, pendent del que succeeix es-
tructuralment en la realitat, es renova
en alegria i consolacio, celebrant la
vida i anunciant constantment 1’espe-
ranga.

La recepcio del Decret quart

La gran majoria dels jesuites van rebre
el Decret com un signe de I’Esperit que
calia incorporar en la vida de la Com-
panyia. Alguns amb gran alegria, per-
que sentien que il-luminava la realitat
social a que havien estat enviats. Uns
altres ho van acceptar amb ingénua be-
nevoléncia, sense saber inicialment a
on els podia conduir.

A les provincies en que el Decret
va ser rebut amb entusiasme, van sor-
gir plans apostolics i programes des-
prés d’haver fet analisis rigoroses de
la realitat.>* En moltes provincies es
van organitzar trobades i formacions
per comprendre, assimilar i extreure
conclusions del text. Se centraven par-
ticularment en el que constituia la seva
més gran novetat, és a dir, tot el relatiu
a la «promocio6 de la justiciay.

També va haver-hi jesuites que van
expressar el temor que una ambigiiitat
del terme justicia conduis a una iden-
tificaci6 amb la promociod del socialis-
me. El marxisme era una ombra que
aquells anys s’erigia com a alternativa
als excessos d’un capitalisme que s’es-
tenia a escala nacional i internacional.
En abséncia d’alternatives socials pro-
posades per I’Església, el marxisme

s’erigia com la possibilitat de lluitar
contra els perjudicis d’un capitalisme
depredador, d’aqui que es reconegués
el perill d’identificar promoci6 de la
justicia amb marxisme, quelcom que el
pare Arrupe considerava inacceptable.

Pero la critica més freqiient sempre
va consistir, encara avui, a dir que el
Decret podia desviar 1’atenci6 dels je-
suites de la «finalitat abans que res es-
piritual i eclesial»** de la Companyia.
Com diria el cardenal Villot, «cal no
oblidar que el paper del sacerdot con-
sisteix a inspirar els laics catolics, es-
pecialment els qui exerceixen un paper
important en la promocié de la justicia;
perod no s’han de confondre les tasques
propies de cadascun».** En aquest co-
mentari perviu un esquema: existeix un
ambit espiritual i un altre de secular, i
el prevere —i, per tant, la Companyia,
que té caracter presbiteral- s’ha de li-
mitar a conrear |’espiritual, mentre que
el secular és propi dels laics. Aquest
imaginari dual tan estes ignora la vi-
si0 integral ignasiana —que, sens dubte,
coincideix amb la radicalment cristia-
na—, segons la qual Déu esta present
en totes les coses i totes en Ell (Const.
288) i I’amor s’ha de posar més en les
obres que en les paraules (EE 230). Ja
la Formula de I’Institut va assenyalar
des de la fundacié de la Companyia
que aquesta tenia tant una missio es-
piritual a complir com una altra propia
de les obres de misericordia, sense que
aquests dos ambits poguessin ser con-
siderats enfrontats o apartats, sin6 que
havien de mantenir-se units.

En la recepcié del Decret, d’altra
banda, no va faltar la temptacio6 de se-
parar els dos elements del binomi, de
manera que alguns es dediquessin a
treballar pel servei de la fe i uns altres

19




per la promocio de la justicia. Aquesta
concepcid del binomi, de manera des-
membrada, va donar lloc a rivalitats
i desviacions. Alguns es van bolcar a
promoure la justicia amb independén-
cia de la fe; uns altres es van aferrar
a una fe atemporal, que desconeixia la
realitat historica. Aquesta manera dis-
torsionada de comprendre el binomi
va generar una tensié particular entre
I’apostolat educatiu, tan arrelat i estés
en la Companyia, i I’apostolat social,
sempre minoritari, i es van originar
critiques mutues que van deixar ferides
profundes.

També es van donar resisténcies
deliberades, com explicava el pare Ar-
rupe:

En constatar el ritme, les precaucions i
els temors que imperen en alguns llocs
de cara a la renovaci6 exigida, aixi
com la falta de disponibilitat, sobretot
per part de les institucions, es té la im-
pressié que no hem passat d’un simple
intent d’adaptar a les necessitats de la
nostra época el que tenim o el que fem.*

Aixi, es van continuar generant
nous centres socials, una demanda que
es remuntava al pare Janssens, que en
la seva Carta sobre [’apostolat social
(1949) va demanar que totes les pro-
vincies creessin un centre de recerca
i d’accid social, una peticié que havia

20

rebut respostes molt desiguals. El De-
cret va donar una empenta a la creacio
i Penfortiment d’aquests centres, que
van anar augmentant lentament. Al seu
costat, I’anomenat apostolat social va
viure un fort impuls i renovacio.

Es van multiplicar les comuni-
tats d’insercié en barriades pobres,
especialment en les grans ciutats del
llavors denominat Tercer Moén. Alla
s’experimentava la proximitat als po-
bres i s’entenia millor el sentit de 1’op-
ci6 per la justicia del Decret. Com el
pare Arrupe dira a la Congregacié de
Procuradors (1978), «és perceptible en
la Companyia un creixent posiciona-
ment a favor dels pobres i oprimits, i
no son pocs els que desitgen participar
realment de la vida del pobre experi-
mentant en si mateixos quelcom de la
injusticia i I’opressio».”’

En el Decret s’havia assenyalat que
«no treballarem, en efecte, en la pro-
mocio6 de la justicia sense pagar-ne un
prew» i ho va encertar plenament. Ja
el 1978, en la citada Congregacio de
Procuradors, el pare Arrupe recorda-
va els noms d’onze jesuites que des
de la CG32 havien estat violentament
assassinats pel seu compromis amb la
missi6. Aquest nombre ha anat aug-
mentant en les décades segiients, fins
a rondar els seixanta en I’actualitat. Es
legitim preguntar-se si el preu pagat no
ha estat excessiu.




EVOLUCIONS POSTERIORS

Com ja s’ha assenyalat, el Decret quart va revolucionar la vida de mol-
tes provincies. Com deia Miguel Cruzado sobre la seva provincia del

Peru:

Els jesuites del Pert diversifiquem
les nostres preséncies i ens acostem a
molts més mons populars [...]. Incorpo-
rem nous temes a les nostres reflexions
de sempre: educadors com sempre, ara
també educadors populars; formant
liders per al desenvolupament, també
per a noves formes de gestio econo-
mica —cooperatives, comunitats cam-
peroles o petites empreses—. La nostra
reflexié teologica va aprofundir en
la perspectiva del pobre i va dialogar
molt més amb 1’antropologia i altres
ciencies socials. Ens vam comprome-
tre directament amb les organitzacions
populars —camperoles, de barri, obre-
res—1 les seves lluites per la justiciaila
dignitat. Les nostres cases de formacio
es van inserir en la vida de la gent; les
seves experiéncies i el seus continguts
també es van enriquir en la perspecti-

va d’una Companyia més present en la
vida de la comunitat i preocupada per
la promocio cristiana d’una justicia in-
tegral.®®

Des d’altres latituds, en aquest cas des
de I’india, Michael Jeyaraj, antic Pro-
vincial de Madurai, afirmava fa uns
anys quelcom semblant:

El Decret 4 de la CG 32 va aportar una
nova visi6é del moén, nova forga espiri-
tual, nova perspectiva missionera i, fet
i fet, nova vida a la Companyia de Je-
sus. Ens va infondre una nova esperan-
¢a i ens va plantejar nous desafiaments
i exigéncies, empenyent-nos a treballar
a favor dels oprimits i marginats i a
lluitar pels seus drets. Ens va imprimir
una orientacio clara i decidida a la con-
textualitzacio.*

21




Perd el cami no ha estat mai exempt
d’obstacles. Els canvis generen tot ti-
pus de resisténcies, i aquest Decret,
donada la seva radicalitat, encara més.
Es podria dir que va donar un fort
impuls a I’apostolat social, obrint-hi
molts camins i justificant la dedicacio
dels jesuites, pero, en pretendre trans-
formar des d’aquesta nova perspectiva
els apostolats classics de la Companyia
—fonamentalment 1’educatiu i el pasto-
ral—, es van generar conflictes. El De-
cret ha estat sempre de dificil encaix,
tal vegada un signe de la preséncia, en
ell, de I’Esperit. En I’article citat de
Michael Jeyaraj, la conflictivitat s’ex-
pressava aixi: van sorgir «tensions i
dilemes, divisio i dissensions en i entre
els membres de la provincia. La unio
de ments i cors es va fer cada vegada
més dificil d’assolir».*

Miguel Cruzado, en el seu article,
ho concretava amb altres paraules:

També ¢€s possible que cometéssim
errors. En la passié per la justicia del
Regne i la transformacié d’estructures
potser vam desatendre la compassio
proxima. La inserci6 en el mon dels po-
bres no va eliminar el risc de paternalis-
mes o d’altres formes aparents de justi-
cia. Hem vist que en la urgéncia de les
lluites quotidianes podem negligir la
nostra referéncia permanent al Senyor.
No tot ha estat guany i alegria.*!

I, tanmateix, també va passar quel-
com radical, ben anotat per actors com
Benjamin Gonzalez Buelta:

La CG 32 va recollir una inquietud de
molts jesuites i va formular 1’experién-
cia de qui des de finals dels anys sei-
xanta haviem iniciat un éxode fisic,

22

espiritual i psicologic cap al moén dels
pobres. Per a nosaltres cada pas vers la
marginalitat urbana de les grans ciutats
llatinoamericanes o els camps aban-
donats era també una litirgia vers la
trobada de Déu en la realitat. No tan
sols ens desplagavem cap als carrerons
d’una realitat social desconeguda, sin6
també cap a l’experiéncia d’un Déu
fascinant i generadora d’una passio
absoluta. La nostra manera de sentir i
degustar la realitat ens va comencar a
gestar una sintesi nova en el llenguat-
ge, l'oracid, les relacions i totes les
dimensions de la nostra persona. La
insercio i la inculturacié no eren només
un esdeveniment extern sind també una
reconfiguracio en el centre de la nostra
propia intimitat.*?

La transformacié viscuda va ser
profundament espiritual.

Les aportacions de la
Congregacié General 34 (1995)

El context historic de la CG34 era molt
diferent del que havia correspost a la
CG32. El 1995 ja havia caigut el mur
de Berlin i 'URSS s’havia desinte-
grat. Les guerres en I’antiga lugoslavia
s’havien estés durant anys i s’havia
produit la matanca de tutsis per part
d’hutus a Ruanda. Havia desaparegut
el marxisme com a alternativa, donat
el seu fracas historic, i semblava que
només quedaven el capitalisme 1 la
democracia com a possibilitat per als
estats, de manera que es perdien de
vista altres opcions. Si la CG32 es va
celebrar en plena efervescéncia social,
amb I’esperanca encara alta, la CG34
es va desenvolupar en temps de clau-




sura d’alternatives, en el qual s’estenia
un neoliberalisme sense res que li im-
pedis actuar. L’aspiracié a un mon més
just claudicava perqué els camins que
semblaven viables fins llavors s’havien
tancat.

En aquest context tan diferent, amb
la CG34 es va renovar ’opcid per la
fe i la justicia adoptada vint anys enre-
re, 1 es va dur a terme un balang de la
situacio. Si el Decret quart era progra-
matic 1 comptava amb una disposicid
profetica, en la CG34 es va adoptar
una actitud reflexiva i sapiencial: la
de qui, mirant al passat viscut, medi-
ta els esdeveniments i els contempla
a la llum de Déu. El tercer Decret, La
nostra missio i la justicia, comenga
amb aquestes paraules: «En resposta
al Concili Vatica II, la Companyia de
Jests va emprendre un itinerari de fe
compromes en la promoci6 de la justi-
cia com a part integrant de la seva pro-
pia missio» (d. 3, n. 1). Més endavant,
continua afirmant:

Reconeixem que no tot ha anat bé. La
promocio6 de la justicia ha quedat de ve-
gades separada de la seva auténtica font,
la fe. Dogmatismes i ideologies ens han
portat en algunes ocasions a tractar-nos
més com a adversaris que com a com-
panys. Ens ha faltat coratge per conver-
tir-nos, a nosaltres mateixos i les nostres
institucions apostoliques, en la mesura
plena exigida per la nostra missio de fe
que busca la justicia (d. 3, n. 2).

Aquests textos son una bona sintesi
del que es va viure en aquells vint anys
tan convulsos de la Companyia. En la
CG34, clau en I’evolucid del Decret
quart, es va reflexionar a fons sobre el
compromis amb la justicia, i s’hi van

introduir alguns elements valuosos que
convé recollir.

En primer lloc, es va reafirmar la
inseparabilitat de la fe i la justicia en
la missi6 de la Companyia, assenyalant
que aquesta missido no es pot assolir
sense dialogar amb les cultures ni amb
altres tradicions religioses.* També es
va reconéixer que «la promocio de la
justicia sorgeix de la nostra fe i la fa
més fonda» (d. 3, n. 3). En segon lloc,
va acudir sovint al concepte de solida-
ritat, que, sense prescindir del caracter
obligatori de la justicia, recorda el seu
origen en la caritat cristiana. La soli-
daritat té el rostre de la misericordia
i la tendresa evangéliques, si bé com
a concepte es forja en els moviments
d’emancipaci6 del segle x1x, que recla-
maven drets i no simple caritat. En ter-
cer lloc, la CG34 destaca la preocupa-
cié per aprofundir en les motivacions
espirituals que originen el compromis
per la fe i la justicia. Entre elles va des-
tacar el valor del contacte freqiient i
directe amb els pobres, aquests «amics
del Senyor, de la fe dels quals sempre
podem aprendre»; per aixo, conside-
ra que «certa insercio en el mon dels
pobres ha de formar part de la vida de
tot jesuitay (d. 3, n. 17). S’indica que
aquest contacte amb els pobres i amb
els qui treballen a favor d’un mon més
just és la font principal de sentit i mo-
tivacid per implicar-se en la promocio
de la justicia; d’aqui la importancia de
I’amistat amb els pobres.

En aquesta Congregacié també es
va voler especificar algunes dimen-
sions de la justicia, amb la finalitat
d’aclarir millor en qué consisteix el
concepte (d. 3, n. 5-16). La justicia
abasta el canvi de les estructures so-
cioeconomiques i politiques, el treball

23




per la pau i la reconciliacié per mitjans
no violents, 1’oposici6 a tota forma de
discriminacioé per raga, sexe, religio,
étnia o classe social, i també la fam,
la pobresa i la desigualtat. A tot aixo,
s’hi afegeix el treball en favor dels
drets humans, entre els quals esmen-
ta la importancia dels civils i politics,
perd també dels economics i socials,
i igualment els dels drets dels pobles.
Es a dir, es refereix a les tres genera-
cions de drets humans. Indica que els
jesuites hem d’obstinar-nos a construir
un ordre mundial basat en la solidari-
tat, perqué tots «puguin ocupar el lloc
al qual tenen dret en el banquet del
Regne» (d. 3, n. 7). També inclou el
respecte de la vida humana des del seu
comencament fins a la seva fi natural,
enmig d’una cultura de mort. Aixi ma-
teix, incorpora la defensa del medi am-
bient com un dels components propis
de la promoci6 de la justicia, un ele-
ment que en les proximes decades va
agafant molta més rellevancia.

De fet, durant la CG34 es va ela-
borar un decret sobre «la Companyia i
la situacié de la dona a I’Església i en
la societat», que s’ha d’entendre com a
resposta a la preocupacié per la situa-
cié injusta en que¢ viu la dona, dona-
da la seva subordinaci6 en instancies
eclesials i socials. La Companyia volia
adquirir una responsabilitat en aquest
ambit.

Finalment, s’introdueix un con-
cepte nou poc desenvolupat posterior-
ment, perd que conceptualment té re-
llevancia. Es tracta de les comunitats
de solidaritat (d. 3, n. 10). No sén de-
finides per la Congregacid, que si que
n’assenyala bé el proposit. La Congre-
gacio parteix de la constatacio que el
canvi de les estructures economiques

24

i politiques és molt dificil, perqué és
el que els jesuites han experimentat en
les décades prévies. Aquestes estructu-
res es recolzen sobre el substrat cultu-
ral dels pobles. Si aquest no es trans-
forma, tampoc canvien les estructures,
d’aqui la necessitat de contribuir a un
canvi cultural. La Congregacié creu
que aixo es pot aconseguir per mitja de
comunitats humanes que ja visquin va-
lors nous en el seu interior, els propis
de la solidaritat, és a dir, de la justicia,
la compassio i la tendresa. Comunitats
de solidaritat poden ser les propies co-
munitats de jesuites, si, pero, millor
encara, les institucions apostoliques o
altres comunitats humanes que es pu-
guin generar en la trobada amb éssers
humans diversos. Grups que viuen la
solidaritat dins seu i que la promouen
en D’exterior, tocant aixi la medul-la
cultural de les societats i transfor-
mant-les lentament.

Les Congregacions 35 (2008)
i 36 (2016)

En les dues ultimes Congregacions
Generals s’ha confirmat novament la
missio per la fe i la justicia, i s’hi han
afegit altres aportacions. La CG35 ex-
plicitava que «el servei de la fe i la pro-
moci6 de la justicia, indissolublement
units, continuen estant en el cor de la
nostra missio. Aquesta opcid va can-
viar el rostre de la Companyia. La fem
nostra una vegada més i recordem amb
gratitud els nostres martirs i els pobres
que ens han nodrit evangélicament en
la nostra propia identitat de seguidors
de Jests» (d. 2, n. 15). Podem ende-
vinar, darrere d’aquesta repeticio de la
vigéncia de la missio per la fe i la jus-




ticia, els dubtes i les resisténcies que es
continuen vivint. Tot i aix0, els pares
congregats estaven convencuts de la
importancia historica i present de I’op-
ci6 fe-justicia.

Al seu torn, les dues congrega-
cions van afegir una nova formulacio
de la missi6 com a reconciliacié amb
Déu, amb els altres i amb la creacid.
Podriem veure en la reconciliacié amb
Déu el servei de la fe, 1 en la reconci-
liaci6 amb els altres i amb la creacio, la
promocio de la justicia.

La introduccié del concepte de
reconciliacio €s nova, encara que ja
apareixia en la CG32, pero no hi re-
bia desenvolupament. La reconciliacio
busca harmonia, dialeg i restauracio de
les relacions trencades. Si el concepte
de justicia al-ludeix immediatament
a un context conflictiu de victimes i
victimaris, la reconciliacio ens situa a
tots «en el mateix bandol», perque tots
perdem amb els conflictes i estem con-
vidats a participar en la seva resolucio.
La reconciliacio no estigmatitza neces-
sariament els victimaris, tal vegada ni
tan sols els assenyala, sin6 que ens fa
comprometre en la tasca de restaurar
una harmonia desbaratada.

Podem preguntar-nos si el concepte
de reconciliaci6 preserva la inquietud
que genera la vivéncia de les injusti-
cies, és a dir, si manté 1’oida atenta
al clam del pobre i de la natura ame-
nacada. Encara hem de veure si la re-
conciliacio resulta tan dinamitzadora i
mobilitzadora com ha estat la justicia.
Més aviat sembla una altra manera de
parlar de la justicia, perd que sembla
menys amenacgadora.

En resum: en aquest temps, la
Companyia ha treballat amb tres con-
ceptes intentant expressar part de la

missi6 secular: justicia, solidaritat i
reconciliacio.

Cap a una justicia socioambiental

En les Congregacions 35 i 36 es va
atorgar una rellevancia fins aleshores
desconeguda a la defensa de la natura,
a la qual s’han referit com a «recon-
ciliaci6 amb la creacio», al-ludint a
la necessitat de restaurar les relacions
trencades amb I’ambit natural. En la
Companyia, la preocupacio per 1’eco-
logia procedeix de I’acompanyament
a comunitats vulnerables que han ex-
perimentat com el deteriorament crei-
xent del medi ambient feia cada dia
més dificil la seva superviveéncia. En-
tre elles destaquen les comunitats in-
digenes amenagades vitalment als seus
paisos pels grans projectes de desenvo-
lupament i per la mineria. La Compa-
nyia acompanya aquestes comunitats
en les seves lluites en moltes nacions,
des dels Estats Units, el Canada o
Australia fins a 1’India, les Filipines,
Colombia, el Peru, Xile, el Brasil... o
tants altres paisos. Es a dir, en la Com-
panyia, la preocupacid ecologica pro-
cedeix principalment del compromis
amb els pobres. Només després, amb
I’extensiod de la consciéncia social so-
bre I’escalfament climatic, s’han anat
incorporant altres preocupacions de
caracter més exclusivament ecologic.
Aquest compromis per 1’ecologia
ha anat calant cada vegada més, amb
diferéncies entre paisos. Tanmateix, es
pot afirmar que avui constitueix una
dimensio rellevant de la missié en fa-
vor de la justicia. L’Enciclica Laudato
Si” del papa Francesc I’any 2015, amb
el seu concepte central d’ecologia in-
tegral, ha ajudat a comprendre que no

25




es pot treballar per la defensa del medi
ambient si al mateix temps no protegim
la vida humana en totes les seves ma-
nifestacions. «L.’ambient huma i I’am-
bient natural es degraden junts, i no
podrem afrontar adequadament la de-
gradaci6 ambiental si no parem es-
ment a causes que tenen a veure amb
la degradacié humana i social».* De la
mateixa manera, com s’ha assenyalat,
segons la concepcid que la Companyia
té de 1’ecologia, la reconciliaci6 de la
creacid esta inseparablement unida a
la promoci6 de la justicia.

Un apostolat social en declivi?

Convé també al-ludir a la carta sobre
I’apostolat social del pare Kolvenbach,
I’any 2000. Hi afirmava que la dimen-
si0 social s’ha consolidat i cada vegada
es troba més enfortida. Col-legis i uni-
versitats han anat incorporant aquesta
preocupacio en la seva activitat, amb
practiques solidaries transformadores.
També s’han multiplicat les experién-
cies de contacte amb comunitats po-
bres, els estudis, els posicionaments
publics 1 la sensibilitzacid sobre les
qiiestions de justicia. Perd cridava

26

I’atenci6 sobre I’afebliment de I’apos-
tolat social. En un paragraf molt citat
afirmava que:

Al mateix temps i paradoxalment,
aquesta consciéncia de la dimensi6 so-
cial de la nostra missi6 no sempre tro-
ba expressid concreta en un apostolat
social puixant. Al contrari, manifesta
unes febleses preocupants [...]. L’apos-
tolat social corre aixi el perill de per-
dre vigor i impuls, orientacid i impac-
te. Si aix0 passés en una determinada
Provincia o Assisténcia per falta d’un
apostolat social vigoros i ben organit-
zat, la dimensid social essencial s’es-
vairia també a poc a poc.*

Potser aquesta cita resumeix bé el
que ha succeit en nombroses provin-
cies de la Companyia, on ’apostolat
(o sector) social s’ha anat afeblint, s’ha
anat aprimant la sensibilitat social i
ha fet que la preocupacio per la justi-
cia i pels pobres romangui en els dis-
cursos, pero estigui cada vegada més
absent en les practiques. Aixo és aixi
perqué senzillament ens trobem molt
lluny de les realitats de frontera on esta
en joc la vida dels ultims.




REFLEXIONS FINALS

Després d’aquest recorregut detallat per la historia del Decret quart i
pels rumbs que van prendre les seves evolucions posteriors, es poden
recollir algunes conclusions a manera de tesi que sintetitzen el que
s’ha viscut en aquests ultims cinquanta anys:

L’opcid per lajusticia que brolla de
la fe, que va néixer amb la CG32,
va tenir una gran capacitat de mo-
bilitzacié de la Companyia: d’una
banda, impulsant I’apostolat social
1, de I’altra, oferint una orientacid
nova als ministeris classics de la
Companyia, com I’educatiu i el
pastoral, que van quedar afectats
de maneres diferents. El Decret
quart demanava una adaptacié de
totes les obres i tots els ministeris a
aquesta missio, quelcom que s’ha
anat aconseguint al llarg de les
décades. Avui dia, tots els sectors
apostolics de la Companyia reco-
neixen el valor d’orientar-se per
la crida a promoure la justicia, de
tal manera que la majoria d’obres
de la Companyia es reconeixen en
aquesta missio.

La justicia per la qual la Compa-
nyia treballa no és freda ni proce-
dimental, siné que només es com-
prén des de la seva insercio en la
caritat cristiana que, sense llevar-li
el caracter obligatori, I’amara de la
misericordia i la tendresa de Déu.
Lajusticia de la Companyia només
s’entén des de la radicalitat de la
caritat cristiana.

L’opcié fe-justicia va suscitar
resisténcies notables que van por-
tar a conflictes a I’interior de la
Companyia. Alguns jesuites van
creure que aquesta opcio traia I’es-
séncia de la Companyia pel fet que
la distreien de la seva finalitat, que
consideraven que era primordial-
ment espiritual. En particular, els
conflictes entre 1’apostolat social i
I’educatiu van ser freqiients en di-

27




28

verses provincies i van donar lloc a
ressentiments i sospites de llarg re-
corregut. Décades després, avui es
viuen amb una gran serenitat i amb
valoracio i reconeixement mutus.
L’opcio6 per la justicia, que molts
jesuites van adoptar amb determi-
nacid, ha comportat el sofriment
de bastants i el martiri d’alguns. La
capacitat de cometre injusticies es
troba en mans dels qui posseeixen
el poder, i moltes vegades no per-
meten ser criticats o, senzillament,
posats en evidéncia en la seva
actuacié sense emprendre algun
tipus de represalies. El dolor acu-
mulat és enorme, perod es pot afir-
mar que encara avui «la sang dels
martirs és llavor de cristians» i els
martirs d’avui continuen atraient
amb I’exemple de les seves vides.
Per aquest motiu, promoure la jus-
ticia produeix temor i resisténcia
en bastants llocs. D’una banda,
obliga, perqué les conculcacions
dels drets humans poden ser fla-
grants i no es pot callar en aquest
cas; perd, d’una altra, I’exercici
de la critica pot conduir a la per-
secucid d’institucions de la Com-
panyia, dels jesuites o dels seus
col-laboradors laics. Quan 1’odi
impune es desferma contra les
persones que defensen els tltims,
facilment es desperta en nosaltres
un temor que ens fa preguntar: i tot
aixo val la pena? Fins a quin punt
convé pagar un preu tan alt? A qué
ve tanta valentia si sera castigada?
Aquesta inquietud ha convertit la
lluita per la justicia en quelcom in-
quietant i exigent.

El risc de separar el servei de la
fe de la promoci6 de la justicia ha

existit des de I’inici. Tot i aixo, la
fecunditat del binomi fe-justicia
procedeix de radicalitzar cadascun
dels pols de la tensi6 fins a desco-
brir que hi ha un tipus de treball
per la justicia que brolla i augmen-
ta la fe, 1 una manera de creure que
enforteix la promocio de la justicia
1 que hi proporciona un nou sentit.
La missio en favor de la justicia re-
quereix discerniment, i ho fa d’una
manera imperiosa. Les opcions
que es poden prendre, mai clares
1 molt delicades, reclamen fins als
ultims ressorts de 1’espiritualitat
ignasiana, amb la finalitat d’iden-
tificar les decisions més alineades
amb I’Evangeli i tenir el valor de
portar-les endavant. La cerca de la
justicia esprem D’espiritualitat ig-
nasiana i la condueix a les seves
maximes expressions. La CG34,
amb la seva orientacio sapiencial
que parteix de I’experiéncia, va
ajudar a manifestar la importancia
de I’espiritualitat ignasiana en la
promoci6 de la justicia.

Els conceptes de solidaritat (CG34)
i reconciliacio (CG35 i 36), que
han intentat complementar els sig-
nificats de la promocié de la justi-
cia, no han aconseguit dinamitzar
la Companyia com en canvi ho va
fer I’opci6 fe-justicia. Van intentar
endolcir la duresa del concepte de
Jjusticia, de fer-lo més suau, perd
continua quedant alguna cosa en
la justicia que la fa irreductible i
absolutament insubstituible en la
missi6 actual de la Companyia. Es
el concepte més mobilitzador; la
solidaritat i la reconciliacié no han
aconseguit desbancar-lo. Perdre’l
o deixatar-lo conduiria a una pér-




10.

dua de mordent en la missi6 de la
Companyia.

Hem compreés que la dimensiod
ecologica constitueix el context en
el qual es desenvolupen les condi-
cions socials dels més pobres. Ara
ja la justicia sera sempre socio-
ambiental. El papa Francesc ens
va ajudar encunyant el terme eco-
logia integral, en el qual I’ambit
social i ’ambiental queden units
inseparablement. Al mateix temps,
el nostre centre estara sempre en
les persones, 1’obra de Déu, de tal
manera que 1’esfor¢ que dediquem
al camp ecologic ha d’estar vincu-
lat al bé dels éssers humans, creats
a imatge i semblanca de Déu.

En el servei als pobres i en la pro-
moci6 de la justicia, la nostra fe ha
quedat profundament enriquida,
tal com es deia en la CG34, en tex-
tos que ja han estat esmentats: «EIl
nostre servei, especialment el dels

pobres, ha fet més profunda la nos-
tra vida de fe, tant individualment
com corporativa: la nostra fe s’ha
fet més pasqual, més compassiva,
més tendra, més evangglica en la
seva senzillesa» (d. 2, n. 1). I tam-
bé, «[en peregrinar amb els pobres]
ens hem sentit impactats per la
seva fe, renovats per la seva espe-
ranga, transformats pel seu amor»

(d.3,n. 1).

Definitivament, hi ha molta vida dar-
rere d’aquests cinquanta anys des de
la promulgaci6 del Decret quart. L’Es-
perit ha impulsat i guiat la Companyia
a través de molts dolors i conflictes en
un cami que, com tots els del Regne, és
ple de llums, perd mai exempt de difi-
cultats. Queda continuar fent historia,
aprofundint la fe, radicalitzant la justi-
cia, acompanyant i servint les victimes
d’aquest mon.

29




NOTES

1 Varebre 187 vots a favor i 11 en contra. Acta,
Actio 76, 559, citat per Alfonso ArvareZ Bo-
LADO, «La Congregacion General 32y, a Gian-
ni LA BELLA (ed.), Pedro Arrupe, General de
la Compariia de Jesus. Nuevas aportaciones
a su biografia, Mensajero-Sal Terrae, 2007,
pag. 333.

2 Ibid., pag. 333.

3 Bill Ryan va ser un dels congregats en la CG32.
Era el delegat anglés procedent de la Provin-
cia del Canada. Molts anys després, el 16 de
febrer de 2012, va parlar als seus germans je-
suites i col-laboradors laics sobre «Jesuitas y la
justicia en la CG32». Elabora un text escrit, no
editat, del qual s’ha agafat i traduit aquesta afir-
macio.

4 Durant anys, aquest ha estat el lema de la xarxa
de Fe y Alegria: oferir «educacio alla on I’asfalt
acabay», una manera d’assenyalar que la seva
missio s’adrega als infants marginats que viuen
en les periféries.

5 Urbano VALERO, «Al frente de la Compaiiia: la
Congregacion 31», a Gianni La Bella (ed.), op.
cit., pag. 151.

6 Document conclusiu de 1’Assemblea del CE-
LAM (Medellin, 1968).

7 Lacursiva és de I’autor.

8 Cf. Jon SoBriNO, «Centralidad del reino de
Dios en la teologia de la liberacién», a Mys-
terium Liberationis: conceptos fundamentales
de la teologia de la liberacion. Coordinat per
Ignacio ELLACURIA, Jon SOBRINO, vol. 1, tom 1,
Trotta, 1994 (2a ed.), pag. 468.

9 Jean-Yves CALVEZ, Fe y justicia. La dimension
social de la evangelizacion, Sal Terrae, 1985,
pag. 33.

10 «De apostolatu sociale in America Latina», a
Acta Romana vol. XIV (1961-1966), fascicle
VI, pag. 791.

11 «Carta de los provinciales de América Latina a
los jesuitas del continente», a Jesuitas. Anuario
de la Compaiiia de Jesus, 1968-1969, pag. 74.

12 Pedro ARRUPE, La Iglesia de hoy y del futuro,
Mensajero-Sal Terrae, Bilbao-Santander, 1982,
pag. 312.

13 Ibid., pag. 332.

14 Pedro ARRUPE, «La promocion de la justicia y
la formacion de las Asociaciones de AA. AA,
de los jesuitas», a Hombres para los demas,

30

Asociacion de Antiguos Alumnos de Caspe y
Sarria, Barcelona, 1983, pag. 161.

15 P. ARRUPE, «Carta de convocatoria de la Con-
gregacion General 32», Acta Romana XVI,
1973, pag. 126.

16 Ibid., 126.

17 P. ARRUPE, «Salutatio inauguralis patris Gene-
ralisy, en Acta Congregationis 32, Actio 1, 5.

18 Es van rebre exactament 1.020 postulats; en la
CG31 n’havien arribat 2.021. En canvi, en les
dues 1ltimes congregacions (CG35 I’any 2008
i CG36 en 2016) es van rebre poc més de 300
postulats en cadascuna. La gran quantitat de
postulats en les congregacions 31 i 32 parla del
dinamisme de la Companyia en aquells anys i
de la necessitat de canvis que els jesuites perce-
bien.

19 Jean-Yves CALVEZ, op. cit., pag. 46.

20 Acta Congregationis 32, Actio 14, pag. 65-66.

21 Cf. Peter-Hans KOLVENBACH, Servicio de la fe
y promocion de la justicia, al-locuci6 a la Uni-
versidad de Santa Clara, 2000, §12.

22 Son textos en qué la naixent Companyia ex-
pressa la seva forma de vida religiosa, aprovats
i confirmats pels papes Pau III (1540) i Juli III
(1550). Es fara referéncia a la segona versio de
1550, que completa la prévia de 1540.

23 Cf. Jean-Yves CALVEZ, op. cit., pag. 51.

24 Cf. Jean-Yves CALVEZ, op. cit., pag. 99.

25 Peter-Hans KOLVENBACH, op. cit., §19.

26 Pedro ARRUPE, Arraigados y cimentados en la
caridad, 1981, n. 57.

27 Ibid.

28 Citat por Alvarez BoLADO, op. cit., pag. 275.

29 Johann Baptist METZ és el teoleg que més ha
desenvolupat aquesta idea a Por una mistica de
ojos abiertos: cuando irrumpe la espirituali-
dad, Herder, 2013.

30 Peter-Hans KOLVENBACH, op. cit., §49.

31 Ignacio ELLACURIA, «Universidad, derechos
humanos y mayorias populares», a Revista
ECA 406, 1982, pag. 791.

32 Cf. Sant Pau a Rom 4,18.

33 Cf. Jean-Yves CALVEZ, op. cit., pag. 64-65.

34 Carta del cardenal Villot en nom del Papa, del
2 de maig de 1975, al pare Arrupe, en queé fa re-
torn dels documents de la CG32 amb un seguit
d’observacions. Citada por Jean-Yves Calvez,
op. cit., pag. 60.




35 Ibid., pag. 61.

36 Pedro ARRUPE, «Informe del Padre General so-
bre el estado de la Compaiia», a Acta Romana
XVII (1977-79), fascicle 11, pag. 422-450.

37 Pedro ARRUPE, op. cit.

38 Miguel Cruzapo, «Una opcién a llevar en
el corazony, en Promotio lustitiae 115, 2014,
pag. 21.

39 Michael JEYArAJ, «Recepcion e implementa-
cion del Decreto 4 por la provincia de Madu-
rai», en Promotio lustitiae 115, 2014, pag. 57.

GLOSSARI

40 Ibid.

41 Miguel CrRUZADO, op. cit., pag. 21.

42 Benjamin Gonzalez BUELTA, «El proceso de
nuestra mision: dialogo entre lo “in” a lo “in-
ter”», a Promotio lustitiae 115, 2014, pag. 18.

43 El text més eloqiient és CG34, d. 2, n. 19.

44 Papa FrRANCESc, Carta Enciclica Laudato Si’,
2015, n. 48.

45 Peter-Hans KOLVENBACH, Carta sobre el Apos-
tolado Social, 2000, n. 5.

Congregacio General i Congregacio
de Procuradors

La Congregacié General és 1’organ su-
prem de govern de la Companyia de Je-
sus i té poder legislatiu. Es reuneix per
escollir un nou Superior General, quan
I’anterior ha mort o se I’ha declarat in-
capacitat. També pot reunir-se si el Su-
perior General la convoca per tractar
assumptes importants. Al llarg de la
historia, només hi ha hagut 36 Congre-
gacions. La més recent, la Congregacid
General 36, es va dur a terme el 2016.
Existeixen, també, les anomenades Con-
gregacions de Procuradors, que se cele-
bren cada vuit anys i sondegen I’estat de
la Companyia universal i la necessitat de
convocar o no una Congregaci6é General.
Aquestes darreres no tenen poder legis-
latiu.

Decret

Un «decret» es un document legislatiu
que ha estat debatut i elaborat durant una
Congregacié General. A partir dels de-
crets s’actualitza la missi6 de la Compa-
nyia i se’n desplega el govern a través de
prioritats, nous Organs de govern o altres
instancies.

Pare General (també Superior Gene-
ral o Preposit General)

El Superior General és la persona que rep
I’encarrec, per part de la Congregacio
General, de governar des de Roma el dia
a dia de la Companyia, juntament amb
els seus consellers i la resta d’estructures
de govern. Es un carrec vitalici, tot i que
és possible la rentincia per edat avancada
o per limitacié de capacitats.

31




PREGUNTES PER A LA REFLEXIO

. Al quadern es descriu el context eclesial, social i politic del Decret quart. Quins

«signes dels temps» son vigents i quins s’haurien de tenir en compte per la
seva novetat?

. Ala pag. 14 es descriu la justicia de la qual parla el Decret. Et sents identificat

o identificada amb aquesta descripcio? Creus que €s un concepte de justicia
que respon a la realitat actual?

Quan l'autor fa referéncia al perill de dissolucié de la justicia evangeélica en
la caritat cristiana (pag. 15), hi estas d’acord? Creus que hi ha un perill real?

Ales pag. 17-18 l'autor parla del binomi fe i justicia. Qué destacaries d’aques-
tes pagines i quins aprenentatges hi trobes per a la vida de la fe i la pastoral?

A la pag. 25, l'autor parla de tres conceptes (justicia, solidaritat i reconcilia-
cid) mitjangant els quals s’ha intentat expressar I'opcié promoguda pel Decret
quart. Quina matisos i quins riscos aporta cada concepte a I'hora de desplegar
la missio6 descrita en el Decret quart?

Després de llegir les reflexions finals que I'autor suggereix, completa-les amb
la teva reflexio personal.

*Si ho desitges, pots enviar-nos les teves respostes, reflexions i opinions al correu
quaderns@fespinal.com. Per a nosaltres, conéixer-les és molt important.

32



mailto:quaderns@fespinal.com

Cristianisme i Justicia (Fundacio Lluis Espinal) és un centre d'estudis
creat a Barcelona l'any 1981. Agrupa un equip de voluntariat intellectual
que té per objectiu promoure la reflexié social i teologica per contribuir
a la transformacio de les estructures socials i eclesials. Forma part de
la xarxa de centres Fe-Cultura-Justicia d'Espanya i dels Centres Socials
Europeus de la Companyia de Jesus.

Quaderns CJ
Darrers titols

236. Crist i les cultures. C. Maza

237. Contra la necronomia. |. Zubero

238. Del Sinode al jubileu: construint comunitat en dialeg. C. Inoges
239. Donar rao de l'esperanca en temps d'incertesa. F. J. Vitoria

240. Cap al postcapitalisme. R. Diaz-Salazar

241. Testimonis d'un Déu que no estranya. Cristianisme i Justicia

242. El malestar bo. R. Zafra

243. Feijusticia. Celebrant les nostres arrels. P. Alvarez de los Mozos

La Fundacio Lluis Espinal envia gratuitament els
quaderns CJ. Si desitgeu rebre'ls, demaneu-los a:

Cristianisme i Justicia

Roger de Lluria, 13, 08010 Barcelona
93 317 23 38 - info@fespinal.com
www.cristianismeijusticia.net

També podeu descarregar-los a:
www.cristianismeijusticia.net/quaderns

Collabora amb nosaltres:
www.cristianismeijusticia.net/donatius

NGEOR

, c J ‘ QUADERNS
Novembre del 2025 - Tiratge: 35.000 exemplars




	Coberta
	Contingut
	Crèdits
	Pròleg
	Introducció
	Antecedents
	Àmbit internacional
	Àmbit eclesial
	La reacció de Pedro Arrupe

	El Decret quart de Fe i Justícia
	Alguns continguts característicsdel Decret quart
	De quina justícia parla el Decret?
	Justícia vs. caritat
	La dimensió política de la justícia

	El binomi fe-justícia
	La recepció del Decret quart

	Evolucions posteriors
	Les aportacions de la Congregació General 34 (1995)
	Les Congregacions 35 (2008) i 36 (2016)
	Cap a una justícia socioambiental
	Un apostolat social en declivi?


	Reflexions finals 
	Notes
	Glossari 
	Preguntes per a la reflexió



