c‘ ‘ CUADERNOS 243

Fe y Justicia. Celebrando
nuestras raices

Patxi Alvarez de los Mozos

[EL AMOR [~
EXIGE [
| LA ywnobis

I |
] - o ol S e B

4

PARRUPE |




FE Y JUSTICIA. CELEBRANDO NUESTRAS RAICES

Patxi Alvarez de los Mozos SJ

PrOIOgO .o 3
INtrOdUCCION ... o 5
ANtecedentes ... ... 6
El Decreto cuartode fe yjusticia ................... 11
Evoluciones posteriores ........ ... 21
Reflexiones finales ... 27
N aS L 30
GlOSANO ... i 31



Patxi Alvarez de los Mozos. Jesuita, licenciado en Teologia sistematica y en In-
genieria de telecomunicaciones, y doctor en Estudios Internacionales e Intercul-
turales por la Universidad de Deusto. Ha sido director en Roma del Secretariado
para la Justicia Social y la Ecologia de la Compafiia de Jesus. Ha trabajado en la
ONG Alboan y ha sido Delegado de Discernimiento y Planificacion Apostdlica de
la Provincia de Espafia.

Esta publicacion se distribuye gratuitamente. Colabora y Unete
a las personas que lo hacen posible.

Bizum cddigo: 05291
Transferencia: ES23 2100 3205 1225 0002 4607
www.cristianismeijusticia.net/es/donativos

Edita Cristianisme i Justicia. Roger de Lluria, 13, 08010 Barcelona

Tel. 93 317 23 38, e-mail: info@fespinal.com, www.cristianismeijusticia.net
Imprime: Ediciones Rondas S.L. Depdsito Legal: B 20625-2025

ISBN: 978-84-9730-571-6, ISSN: 0214-6509, ISSN (virtual): 2014-6574

Dibujo de la portada: Roger Torres. Edicion: Anna Barba y Santi Torres
Correccién del texto: Cristina lllamola. Maquetacién: Pilar Rubio Tugas
Impreso en papel y cartulina ecolégicos. Noviembre del 2025



PROLOGO

El Concilio Vaticano Il, clausurado en 1965, supuso un momento de
renovacion y apertura muy importante para la Iglesia Catolica. Uno de
los cambios mas visibles fue la reforma litrgica y el uso de las len-
guas vernaculas en ella, novedad que afectd a todos los catélicos del
mundo. Otros cambios que el Concilio promovié tuvieron que ver con
el ecumenismo, la relacion de la Iglesia Catolica con otras religiones y,
muy especialmente, la voluntad de abrirse al mundo. Para el Concilio,
la sociedad no debia ser vista como una amenaza a la fe, sino como
el lugar en el que los creyentes nos insertamos para contribuir con

nuestras propias convicciones.

El Concilio también invitd a renovar la
vida religiosa. Para ello, puso énfasis
en dos criterios fundamentales: por un
lado, habia que seguir inspirandose en
el carisma de las fundadoras y funda-
dores, volver a las raices y, desde ellas,
adaptarse a los nuevos tiempos; y, por
el otro, habia que comprender las di-
namicas sociales e integrarse en ellas.
En este sentido, la vida religiosa apos-
tolica debia escuchar atentamente los
gozos y las alegrias de las personas de
la época para anunciar el Evangelio de
Jesucristo.

Los jesuitas, respondiendo al lla-
mado del Concilio, trataron de volver a
sus raices para recuperar lo mejor de la

tradicion de Ignacio de Loyola: su espi-
ritualidad y, en concreto, los Ejercicios
Espirituales. Por otro lado, en su bus-
queda de un servicio auténtico a per-
sonas y a comunidades, reconocieron
la pobreza como el drama del tiempo:
millones de personas excluidas de una
vida digna que padecian (y padecen)
una conculcacion sistematica de sus
derechos. En el afio 1975, en una reu-
nion de la Congregacion General 327,
se formula la mision de la Compafiia
de Jests como «el servicio de la fe, del
que la promocion de la justicia consti-
tuye una exigencia absolutay.

Desde entonces, esta interaccion
continua entre fe y justicia va a ir

3




configurando el modo de pensar y de
actuar de la Compafiia. El Decreto”
cuarto de esa Congregacion, que es el
que recoge la mision, se va a conver-
tir en una referencia fundamental para
comprender las opciones personales e
institucionales de los jesuitas durante
estos ultimos cincuenta afios.
Cristianisme i Justicia es un fru-
to directo de esa opcidn, y es por eso
que nos alegramos de publicar este
Cuaderno, obra del compafiero jesui-

ta Patxi Alvarez de los Mozos. El ha
conseguido, ademas de una sintesis del
documento y su elaboracion, ofrecer-
nos una panoramica amplia y detallada
de las implicaciones que tuvo su apli-
cacion y los retos que actualmente pre-
senta la apasionante formula. ;Sigue
«el servicio a la fe y la promocion de la
justicia» siendo vigente?

José Ignacio Garcia SJ
Director de Cristianisme i Justicia




INTRODUCCION

El 3 de marzo de 1975, la Congregacion General 32 (CG32) aprobé el
decreto Nuestra misién hoy por amplia mayoria.! En su segundo pa-
rrafo se afirma: «La mision de la Compafia de Jesus hoy es el servicio
de la fe, del que la promocién de la justicia constituye una exigencia
absolutay», una expresion sintética que permite recordar su contenido
esencial. El decreto ocup6 finalmente el cuarto lugar entre los dieciséis
aprobados y asi se conoce hasta hoy, como el «Decreto cuarto» —ha
habido otros muchos decretos en la cuarta posicion en la historia, pero
solo este se denomina asi— o, también, «Decreto fe-justicia».

El decreto fue fruto de un diligente
ejercicio de discernimiento dentro de
la Congregacion a lo largo de trece
semanas. Como dird Alvarez Bolado:
«Seguramente no ha habido ningun
otro texto en cuyo contenido y for-
mulacion la Congregacion haya par-
ticipado tan dialéctica y activamen-
te [...]. Es realmente un texto que la
Congregacion entera, laboriosamente,
ha alumbrado».? Bill Ryan, uno de los
congregados, afirmaba en los Ultimos
dias de su vida algo semejante, utili-
zando palabras mas asperas: «Dudo
que dispusiéramos hoy de este decreto
si no hubiéramos pagado un alto pre-
cio en sufrimiento, incomprension y
frustracion. Para mi personalmente,
la Congregacion fue una de las expe-
riencias mas dificiles de mi vida».?

Es preciso recibirlo asi, como el fruto
de un discernimiento de la Compaiiia
reunida en Congregacion, un don del
Espiritu que renueva en cada tiempo
historico la mision de la Iglesia.

En 2025 se cumplen, por tanto,
50 afios de aquel acontecimiento que
proporciond a la Compaiiia de Jesus
una nueva orientacion de su mision,
comenzando un camino de nuevos
compromisos, pero también de dudas
y dificultades. Este Cuaderno pretende
ser un recordatorio de aquel aconte-
cimiento para renovar su actualidad y
rendir un homenaje a tantos jesuitas y
laicos —mujeres y hombres— que se han
comprometido enteramente con esta
mision en favor de la justicia, tomando
pie en su propia fe, aun en medio de
conflictos e incomprensiones.




ANTECEDENTES

Una vez mas, la experiencia precedioé a la opcion. Primero fueron los
curas obreros, que decidieron acompanar a los trabajadores como uno
mas entre ellos, desde las fabricas y en sus luchas; las comunidades
de insercion en barriadas periféricas o en chabolas; los misioneros que
en paises pobres entregaban sus vidas para que las personas pudie-
ran salir de su miseria; la lenta evolucién de los centros sociales de
investigacion y accién social; la educacién ofrecida a los mas pobres,
como hiciera Fe y Alegria, «alla donde termina el asfalto»;* las luchas
por los derechos sociales y civiles...

Todas estas experiencias que se dieron
en la Iglesia, aun siendo minoritarias
dentro de la Compaiiia, hicieron con-
tactar a los jesuitas con los pobres,
experimentar sus sufrimientos y ad-
vertir las estructuras de injusticia que
los sometian a una situacion que los
degradaba y de la que no podian salir.
La opcion por la justicia, antes que una
declaracion, fue un grito que clamaba
al cielo, pidiendo justicia en un mundo
atravesado por la maldad. Brot6 de la
vida junto a los empobrecidos del pla-
neta. Asi nacio.

De otra parte, y apoyandose en las
experiencias de cercania a los pobres,

6

en aquellos afios se alcanzaron una se-
rie de hitos sociales y eclesiales que
fueron preparando el camino para la
declaracion del Decreto cuarto. El es-
cenario eclesial general venia enmar-
cado dentro del Concilio Vaticano II
(1962-1965), celebrado poco antes,
que desencadend grandes cambios en
la Iglesia catodlica y que, entre otras co-
sas, obligd a ordenes y congregaciones
religiosas a un proceso acelerado de
adaptacion, que recibid el nombre en
italiano de aggiornamento, equivalente
auna actualizacion del cuerpo y el alma
de la vida religiosa. El P. Pedro Arrupe
fue elegido General® de la Compaiiia




de Jesus en 1965, el mismo afio en que
termind el Concilio. Ese afio también
se celebrd la CG31, en la que participa-
ron bastantes de los jesuitas que habian
sido peritos tedlogos del Concilio. Di-
cha Congregacion fue la que implanto
la mayor parte de las transformaciones
requeridas y en el curso de la historia
debe entenderse como la Congrega-
cion del gran cambio. Muchos jesuitas
congregados percibian entonces un
dilema existencial en la Compaiiia de
Jesus: «O renovarse, revigorizarse y
adaptarse profundamente, o verse abo-
cada a perder progresivamente el vigor
espiritual y apostolico que necesitaba
para cumplir su finalidad original en
las nuevas circunstancias del mundo y
de la Iglesia»’. Definitivamente, eran
tiempos de grandes cambios.

Ambito internacional

En esos afios, ain en medio de la
Guerra Fria, existe la conciencia de
vivir en un solo mundo en el que las
relaciones internacionales son cada
vez mas importantes, a la vez que las
transformaciones culturales y avances
tecnologicos en unos pocos paises van
alcanzando a todas las naciones, gra-
cias a las crecientes comunicaciones.
Este sentimiento de pertenencia a una
unica humanidad es particularmente
fuerte en un cuerpo como la Compafiia
de Jesus, que en esos momentos tenia
un gran niamero de misioneros proce-
dentes de Europa y Estados Unidos,
principalmente, en otros paises que lla-
mara «de mision». Los jesuitas tienen
conciencia de formar parte de un cuer-
po universal, la Compaiiia, dirigido al
mundo entero.

En los afios 60, va llegando a su fin
el largo proceso de descolonizacion,
a través del cual pueblos enteros que
durante el s. x1x habian sido sometidos
por las metropolis europeas se consti-
tuyen en estados independientes. Sur-
gen asi la mayor parte de las naciones
africanas, muchas de las cuales pronto
se veran envueltas en guerras por el
control del poder.

En las décadas de los 60 y 70, se
conceptualiza la teoria de la dependen-
cia, de acuerdo con la cual los paises
subdesarrollados siguen proporcio-
nando materias primas a bajo coste a
los paises ricos, los cuales, a su vez,
producen manufacturas que posterior-
mente son vendidas a mayor precio a
los paises pobres, perpetuando su po-
breza y aumentando las desigualdades
globales. Se trata de un sistema per-
verso € injusto que preserva la rique-
za de unos pocos paises privilegiados
en detrimento de pueblos enteros; un
modo de organizacion que convierte en
dependientes a estas nuevas naciones
y a otras muchas, tanto en Asia como
en América Latina. Los paises pobres
lo serian entonces porque hay naciones
ricas que se benefician de ellos. La es-
tructura es esencialmente injusta. Esta
teoria de la dependencia, posteriormen-
te matizada, va conformando la visioén
de la época en las mentes mas lucidas.

También en estas décadas y por pri-
mera vez en la historia, la humanidad
cobra conciencia de que el hambre en
el mundo puede ser erradicada, pues se
cuenta con los suficientes recursos para
dar de comer a todas las poblaciones.
No es un problema de recursos, como
lo habia sido hasta entonces, sino de
su distribucion. Esta realidad era un
aguijon en el corazon del P. Arrupe,




que no era capaz de entender que el ser
humano pudiera acabar con el hambre
y sencillamente no quisiera. Como se
terminara diciendo con dolor e indig-
nacion en el mismo Decreto cuarto:
«A pesar de las posibilidades abiertas
por la técnica, se hace mas claro que
el hombre no esta dispuesto a pagar el
precio de una sociedad mas justa y mas
humanay (n. 20).

La revolucion de mayo del 68, que
surge en Francia —pero cuya ola cultu-
ral se propaga a la juventud de muchos
paises—, lleva consigo un cuestiona-
miento de las bases sobre las que se
asienta la civilizacion occidental, con
un ataque directo al capitalismo y la
sociedad de consumo. Quedan desau-
torizados los partidos politicos, los sin-
dicatos, las Iglesias, etc. en un canto a
una nueva libertad. La juventud exhibe
grandes ansias de transformacion so-
cial, en busqueda de una sociedad mas
auténtica y justa.

Por ultimo, vale la pena también
destacar la presencia extendida de dic-
taduras en muchos paises, en los que la
injusticia cobra formas extremas de per-
secucion politica y social, donde se usan
detenciones arbitrarias o torturas como
forma de coercion social. El contexto de
la Guerra Fria va a impulsar proyectos
de liberacion de estas dictaduras bajo la
forma de guerrillas de izquierdas que se
opondrédn a los proyectos dictatoriales.
Por su parte, en los paises comunistas
de corte totalitario, la persecucion so-
cial y religiosa es constante.

Hay, por lo tanto, en numerosos
paises, una efervescencia de la con-
ciencia social y de los movimientos
civiles que empuja a un cambio de es-
tructuras, con la aspiracion a un mundo
mas justo y humano.

Ambito eclesial

El Concilio Vaticano II, que finaliz6 en
1965, trajo consigo un nuevo didlogo
de la Iglesia con el mundo, asumiendo
muchas de las transformaciones cultu-
rales que se habian producido en los
ultimos siglos y ante las que, histori-
camente, la Iglesia se habia quedado
al margen o se habia opuesto. Fue un
concilio eminentemente eclesial, en el
que se sefialaba la senda de las adapta-
ciones que la Iglesia debia seguir. Su
recepcion no fue sencilla y podriamos
decir que, sesenta afios después de su
finalizacion, ain no se han desplegado
todas las transformaciones que deman-
daba.

Uno de los textos importantes del
Concilio fue la constitucion apostolica
Gaudium et Spes, que trata precisa-
mente de la presencia de la Iglesia en
el mundo moderno. El género del texto
es novedoso en relacion con otros de
anteriores concilios, pues se aleja de
cuestiones exclusivamente doctrinales
y se centra en la accion del Espiritu en
el mundo actual. El Concilio invitaba a
detectar los «signos de los tiemposy, es
decir, llamaba a descubrir en este mun-
do roto, atravesado por la increencia y
la injusticia, la presencia del Dios de la
vida que hace nuevas todas las cosas;
una presencia que reclama el compro-
miso cristiano en la consecucion de un
mundo mas justo y mas humano.

En 1967 Pablo VI publicara su en-
ciclica social Populorum Progressio
sobre el desarrollo de los pueblos, en
la que sefialara que la paz es el nuevo
nombre del progreso. También subra-
yara que el progreso del que la Iglesia
habla abarca a todas las personas y a
todas las dimensiones de la persona.




Apunta a estructuras sociales, pero
incluye el corazén humano. Es tarea
cristiana contribuir a desplegar este
progreso social que debe incorporar
todas las dimensiones humanas.

En 1968 se celebra en Medellin,
Colombia, la Asamblea del episcopa-
do latinoamericano. La realidad que
golpea la mirada de los obispos alli
reunidos es la injusticia generalizada
en el continente, que mantiene a sus
poblaciones sometidas y pobres: «La
miseria que margina a grandes grupos
humanos, como hecho colectivo, cla-
ma al cielo. [...] La busqueda cristia-
na de la justicia es una exigencia de la
ensefianza biblica [...]. En la busque-
da de la salvacion debemos evitar el
dualismo que separa la santificacion
de las tareas temporales».® Habla, por
tanto, de la necesidad de trabajar por
la justicia en el contexto de la miseria
que viven las naciones latinoameri-
canas.

En 1971 se reune el Sinodo de los
Obispos, cuyo documento final fue
aceptado y confirmado en su totali-
dad por Pablo VI. En él se mencionan
«las graves injusticias que envuelven
el mundo humano con una red de do-
minios, de opresiones y de abusos
que sofocan la libertad e impiden a la
mayor parte del género humano parti-
cipar en la edificacion y en el disfrute
de un mundo mads igual y mas frater-
no». A su vez, el Sinodo emitira la
siguiente afirmacion: «La accion en
favor de la justicia y la participacion
en la transformacion del mundo se nos
presenta claramente como una dimen-
sion constitutiva de la predicacion del
Evangelio».” El trabajo por la justicia
resulta, asi, constitutivo del anuncio
cristiano. Nunca se habia ido tan lejos.

Y continuara del siguiente modo: «El
amor cristiano al prdjimo y la justicia
no se pueden separar. Porque el amor
implica una exigencia absoluta de jus-
ticia, es decir, el reconocimiento de la
dignidad y de los derechos del projimo
[...]. La mision de predicar el Evange-
lio en el tiempo presente requiere que
nos empefiemos ya ahora en la libera-
cién integral del hombre». Los obispos
creen que trabajar por la justicia forma
parte medular del anuncio cristiano, al
menos los reunidos en 1971.

Ese mismo afio, Gustavo Gutiérrez
publica su libro Teologia de la libe-
racion: perspectivas. Toda teologia
nombra algo Ultimo que opera como
elemento estructurador del conjunto
de la reflexion sobre la fe. En el caso
de la teologia de la liberacion, este ele-
mento es precisamente la liberacion,
principalmente de los pobres.® Con
ella—como también con la teologia po-
litica que Jiirgen Moltmann inaugura
en esas décadas— se abre la via a que
sea posible hablar de todos los conte-
nidos de la fe: Dios y Cristo, gracia y
pecado, amor y esperanza, etc. a partir
de una realidad secular, en este caso,
la necesidad de una liberacion de los
pobres, que viven en una situacion de
opresion y pecado estructural. Este es
el hecho fundamental que se presta a la
consideracion teologica con el objeto
de reflexionar y expresar sobre la fe.

Como dira Jean-Yves Calvez, en el
periodo entre 1968-1974 se desarrolla
en la Iglesia catodlica la «voluntad de
una mas profunda insercion del cristia-
nismo en la vida concreta de los hom-
bres y de los pueblos. Y es entorno a la
palabra “justicia” y al tema de la libe-
racion de la injusticia donde no tardara
en producirse la cristalizacion».’




La reaccién de Pedro Arrupe

El P. Arrupe no se mantuvo al margen
de esta nueva sensibilidad dentro de la
Iglesia; al contrario, dada su trayecto-
ria personal de contacto con el sufri-
miento humano en distintos lugares,
se manifestod en diversos momentos en
completa sintonia con la necesidad de
una mayor justicia en el mundo. En una
carta sobre el apostolado social dirigida
a los Provinciales de América Latina
el 12 de diciembre de 1966, les decia
que, dada la situacion del continente,
la Compaiiia tiene la «obligacion mo-
ral de repensar todos sus ministerios y
apostolados y de analizar si realmente
responden a los requisitos de la urgen-
cia y prevalencia de la justicia y aun
de la equidad social».!® Parece un texto
premonitorio, pues la necesidad de re-
pensar todos los ministerios y aposto-
lados a partir de la consideracion de la
justicia serd, afios después, una de las
demandas del Decreto cuarto.

Los propios Provinciales latinoa-
mericanos escribirdn en mayo de 1968
una carta a todos los jesuitas de sus
provincias —conocida como Carta de
Rio—en la que sefalaban que «la mayor
parte de los habitantes del continente
se hallan en una situacién de miseria,
cuya injusticia —en frase de Pablo VI-
exige en forma tajante el castigo de
Dios [...]. Por eso nos proponemos dar
a este problema una prioridad absoluta
en nuestra estrategia apostolicax.!!

Tras el Sinodo de los obispos de
1971, en el que Arrupe participd, €l
mismo recibi6 la encomienda de ela-
borar un texto que recogiera formas en
las que expresar la opcién por la justi-
cia. En pocos meses prepard un folle-
to titulado Testimonio por la justicia,

10

que fue profusamente difundido. Entre
otras afirmaciones, alli Arrupe afirma
que «el Evangelio es un evangelio de
amor. Pero el amor exige la justicia. El
Evangelio, por tanto, es un evangelio
de justicia; es la buena noticia anuncia-
da a los pobres».!> Concibe «la accion
de la justicia, ante todo, como una libe-
racion [...] que afecta a las estructuras,
y que requiere, evidentemente, cierta
forma de compromiso politico».”* La
exigencia de la justicia por motivo del
amor cristiano y la necesidad de trans-
formar las estructuras a través de un
trabajo politico son demandas que van
a aparecer con claridad en el Decreto
cuarto que pronto se redactara.

Finalmente, podemos recordar la
alocucion que el P. Arrupe tuvo a los
antiguos alumnos reunidos en Valen-
cia. Les dirigi6 estas palabras: «;Aca-
$0 nosotros mismos, los jesuitas, os he-
mos educado en la justicia? [...] Creo
que los jesuitas tenemos que responder
con toda sinceridad y humildad que no,
que no os hemos educado para la justi-
cia, tal como hoy lo exige Dios de no-
sotros [...] Debemos llenar esa laguna
para que la educacion que se imparte
en nuestros colegios esté a la altura de
las exigencias de la justicia en el mun-
do contemporaneoy.'*

En definitiva, el contexto eclesial
y de la Compaiiia surgido en el marco
del posconcilio compone un caldo de
cultivo propicio para el compromiso
que la Compaiiia adoptara en la CG32
en su Decreto cuarto. Este no surge de
la nada, como si fuera una ocurrencia
sorprendente, sino que responde a una
conciencia creciente de la necesidad de
que la Iglesia trabaje en favor de la jus-
ticia como parte esencial del anuncio
del Evangelio.




EL DECRETO CUARTO DE FE Y JUSTICIA

Pocos afos después de haber sido elegido General, el P. Arrupe se
convencié de que no bastaba con el esfuerzo llevado a cabo por la
CG31 de adaptacion de la Compafia de Jesus a las demandas del
Concilio y del momento histérico, sino que se precisaba una nueva
Congregacion que fortaleciera y orientara ese cambio, previo «examen
profundo, objetivo y abierto de la situacion actual».'®

El mundo y la Iglesia estaban evolu-
cionando a gran velocidad y Arrupe
pensaba que habia que responder con
resolucion y con discernimiento, de
ahi que la convocatoria estuviera mo-
tivada «por la necesidad de precisar
y concretar ain mas el modo de ser-
vicio que la Compafiia debe prestar a
la Iglesia en un mundo que va cam-
biando rapidamente».'® No fue para
¢l una decision sencilla; al contrario,
como ¢l mismo confesé en su primera
alocucion a la Congregacion, aquella
resolucioén «fue la mayor de todo mi
generalatoy.!”

La CG32 recibié mas de mil pos-
tulados procedentes de las Congrega-
ciones provinciales. Los postulados
son peticiones o demandas que los
jesuitas dirigen desde sus provincias,

bien a la propia Congregacion, o bien
al P. General.”® Uno de estos postula-
dos procedia de un centro social de la
Provincia de México y solicitaba a la
CG que comprometiera a la Compaiia
en la justicia internacional, de manera
que toda la reflexion sobre el modo de
vida y sobre la mision apostolica estu-
viera considerada desde esta perspec-
tiva. También pedia al P. General que
dinamizara una reflexion sobre la jus-
ticia internacional dirigida a todos los
jesuitas'. Este postulado, considerado
por algunos como modelo, fue acogido
por el Center of Concern de Washing-
ton, un centro social de la Compaiiia
en Estados Unidos. Alli lo tradujeron
y lo difundieron por el d&mbito inglés
y, a su vez, se propagd en el ambito
francés. Fue bien recibido por muchas

1




provincias, al punto de que trece con-
gregaciones provinciales lo aprobaron
y enviaron a la CG, mientras otras mu-
chas adoptaron una parte de su lengua-
je. Asi, numerosas provincias expresa-
ron el deseo de un compromiso social
de la Compaiiia y de una opcién de la
Compaiiia en favor de la promocion de
la justicia. No cabe duda de que esto
impuls6 la consideracion de la justicia
como un elemento esencial de la vida
y mision de la Compaifiia.

En la preparacion de la Congrega-
cion, los postulados procedentes de
las provincias se agruparon en torno a
cuarenta y ocho temas. A su vez, la CG
voto, de entre todos estos temas, seis
cuestiones prioritarias. Una vez hecho
esto, trataron de afinar mas buscando
una prioridad entre todas ellas. Se eli-
gi6 como «prioridad de prioridades»
una fusién de dos de esas seis cues-
tiones: los criterios de nuestro servi-
cio apostolico hoy y la promocién de
la justicia. Esto sucedi6 al inicio de la
CG32, en el mes de diciembre de 1974,
y marco ya la direccion que tomaria el
discernimiento de los congregados.

El 20 de diciembre, Arrupe dirigira
las siguientes palabras a la CG:

La promocion de la justicia goza de
prioridad, al menos, porque tratamos
de ella en primer lugar y debe ejercer
influjo en toda nuestra vida [...]. Esta
promocion mana de la indole sacerdo-
tal de 1a Compaiiia tal como la concibio
Ignacio, porque la vision ignaciana de
nuestro ministerio sacerdotal tal como
Ignacio la concibi6 es més afin al Con-
cilio Vaticano II que al Tridentino. El
problema que hemos de resolver es la
integracion y equilibrio entre las acti-
vidades que se orientan al culto divi-

12

no y las obras de misericordia también
corporal [...]. El caracter sacerdotal
[...] nos llevara a proclamar la justicia
evangélica por la cruz y desde la cruz.?

El camino que conduce al Decreto
cuarto ya ha quedado trazado.

Algunos contenidos
caracteristicos del Decreto

El texto final del Decreto cuenta con
81 parrafos y puede interpretarse como
un decreto programatico, con tono pro-
fético, en el que se clarifica lo que la
Compaiiia debe alcanzar como mision:
«La mision de la Compaiiia de Jests
hoy es el servicio de la fe, del que la
promocion de la justicia constituye una
exigencia absoluta, en cuanto forma
parte de la reconciliacion de los hom-
bres exigida por la reconciliacién de
ellos mismos con Dios» (n. 2). La ex-
presion que resume la mision es «ser-
vicio de la fe y promocion de la justi-
cia», una especie de eslogan que utiliza
un minimo de palabras para motivar y
dinamizar la mision de la Compaiiia.?!

Dando un paso atras, el primer texto
histérico de la Compaiiia que abordaba
su mision es la llamada Formula,? en
la que se expresa el motivo de la fun-
dacion: «ante todo para atender princi-
palmente a la defensa y propagacion de
la fe y al provecho de las almas en la
vida y doctrina cristianas». A su vez,
el jesuita debe estar preparado «para
reconciliar a los desavenidos, socorrer
misericordiosamente y servir a los que
se encuentran en las carceles o en los
hospitales, y a ejercitar todas las demas
obras de caridad». La capitalidad de
este texto permanece vigente, tal como




lo sefiala el propio Decreto cuarto en el
n. 17; sin embargo, experimenta una ac-
tualizacion en el ejercicio caritativo de
la fe, que ahora esta enfocado a promo-
cionar la justicia.” En realidad, la Con-
gregacion entendia que el servicio de la
fe y la promocion de la justicia «ha sido
siempre, bajo modalidades diversas, la
mision de la Compaiiia» (n. 3), solo que
ahora esta mision se estaba consideran-
do bajo una mirada nueva.

El papa Pablo VI habia pedido a
la Compaiiia la lucha contra todas las
formas de ateismo en el marco de la
CG31, una misién que habia sido con-
firmada en la CG32 en su alocucion al
inicio de las sesiones. La Congregacion
interpretara que una de esas formas de
ateismo practico es la injusticia actual,
que niega «la dignidad y los derechos
del hombre imagen de Dios y hermano
de Cristo», lo que constituye una ver-
dadera «negacion de Dios. El culto del
dinero, del progreso, del prestigio, del
poder, tiene como fruto este pecado de
injusticiay» (n. 29). La promocion de la
justicia se concibe, por tanto, dentro de
la lucha contra el ateismo, en este caso
en su dimension practica.

Fe y justicia no pueden compren-
derse como dos aspectos yuxtapuestos
de la accion de la Compaiiia, sino como
un verdadero «principio integ radory,
que incorpora el trabajo por la justicia
en cualquier expresion evangelizado-
ra, pues «no hay conversion auténtica
al amor de Dios sin una conversion al
amor de los hombres y, por tanto, a las
exigencias de la justicia [...]. La evan-
gelizacion es proclamacion de la fe
que actia en el amor de los hombres
(Gal 5,6; Efes 4,15): no puede reali-
zarse verdaderamente sin promocion
de la justicia» (n. 28). La fe y la justi-

cia se llaman mutuamente, de manera
que expresiones posteriores al Decreto
también hablaran de «la justicia que
brota de la fe» o «la fe que obra la jus-
ticia». Son un binomio, como se pro-
fundizara mas adelante, no una suma
de dos realidades independientes.

La promocion de la justicia no pue-
de comprenderse ya como un apostola-
do particular entre otros, como podria
ser el llamado apostolado social, sino
que «debe ser una preocupacion de
toda nuestra vida y constituir una di-
mension de todas nuestras tareas apos-
tolicas» (n. 47). Esto es una gran no-
vedad. Es un compromiso que afecta
a todos los jesuitas y a todas sus obras
y no una tarea exclusiva propia de un
apostolado particular, de ahi la nece-
sidad de evaluar todos los ministerios
—«centros de ensefianza, las revistas,
las parroquias, las casas de retiro y
otras obras apostolicas cuya respon-
sabilidad asumimos»— e incluso los
ministerios particulares de cada jesuita
(n. 76). No se concibe ningiin ministe-
rio que no integre estos dos aspectos
del binomio fe-justicia. Llama, por tan-
to, a un radical proceso de conversion,
que requerira discernimiento (n. 10).

El Decreto también subraya la ne-
cesidad de actuar sobre las estructu-
ras sociales, econdémicas y politicas,
dado que los jesuitas habian cobrado
conciencia ya para entonces de la im-
portancia que tienen en la vida de los
seres humanos (n. 31). La injusticia se
encarna en instituciones y estructuras
socioecondmicas injustas que dominan
la vida de las naciones y las relaciones
internacionales (n. 6). La transforma-
cion estructural pasa a ser una de las
areas en las que debe focalizarse la
Compaiiia, pues los cambios en las es-

13




tructuras revierten en un mayor bien en
las sociedades, afectadas por ellas.

Asimismo, el Decreto llama a una
insercion en la realidad de la increencia
y de la injusticia, pues «muy frecuen-
temente nos encontramos aislados, sin
contacto real con la increencia y con
las consecuencias concretas y cotidia-
nas de la injusticia y la opresién». Esa
insercion sera un «“test” decisivo de
nuestra fe, de nuestra esperanza y de
nuestra caridad apostolica» (n. 35).

También indica que «la solidaridad
con los hombres que llevan una vida
dificil y son colectivamente oprimidos
no puede ser asunto solamente de algu-
nos jesuitas». Demanda, por el contra-
rio, que esta solidaridad caracterice «la
vida de todos, tanto en el plano perso-
nal como en el comunitario e incluso
institucional» (n. 48). Una solidaridad
particular con los pobres, de modo que,
«caminando paciente y humildemente
con los pobres aprenderemos en qué
podemos ayudarles, después de ha-
ber aceptado primero recibir de ellos»
(n. 50). La lucha por la justicia queda
desde entonces inseparablemente uni-
da a la solidaridad con los pobres.

¢De qué justicia habla
el Decreto?

El término justicia no quedd definido
por el Decreto, pues este pretendia ha-
blar de ella en un sentido amplio, refi-
riéndose a situaciones que son intole-
rables a nivel humano y que necesitan
remedio.?* Habla, por tanto, de justicia
socioecondmica. Pero, si solo hubie-
ra sido asi, el Decreto habria tenido
muchas dificultades en salir adelante,
pues la expresion promocion de la jus-

14

ticia «sonaba en los oidos de algunos a
lenguaje revolucionario, subversivo e
incluso violento».?

Como se matizaria en la siguiente
Congregacion, la CG33 (1983), esa
justicia social esta referida a la «justi-
cia evangélica, que es como un sacra-
mento del amor y la misericordia de
Dios» (d. 1, n. 32). Los intérpretes no
dudan que la justicia de la que habla
el Decreto y a la que estd llamada la
Compaiiia es una expresion de la cari-
dad cristiana, que junto a la esperanza
y la fe conforma las tres virtudes teolo-
gales. Arrupe sefialaba que «la justicia
es indispensable, porque constituye la
parte inicial de la caridad»,?® pero es
necesario «sobrepasar la justicia, para
llegar a colmarla con la caridad».?’

Esta insercion de la justicia en la
caridad condujo a que todo el servi-
cio a los pobres se haya comprendido
bajo la Iuz de la promocién de la jus-
ticia. Servir a los pobres y promover
la justicia han quedado unidos. Asi se
entiende, por ejemplo, el trabajo de Fe
y Alegria por la educacion popular en
barriadas marginadas. Ofrece educa-
cién en contacto directo con los mas
pobres, pero se empefia en defender el
derecho de todo el mundo a la educa-
cién. Su rapida extension por el conti-
nente americano se explica por el de-
seo de que la educacion alcance a todas
las personas y sea universal, lo cual es
precisamente un reclamo de la justicia.

El Servicio Jesuita a Refugiados
también funde caridad y justicia, con el
lema «acompanar, servir y defender» a
refugiados y migrantes. La pasion por
defender los derechos de las personas
migrantes parte de la cercania a ellos,
del compartir sus angustias y pasiones.
El trabajo por la justicia no condujo




a los jesuitas a los tribunales, sino a
las periferias, para desde alli mirar y
comprender la realidad, compartir las
estrecheces de los ultimos y trabajar
con ellos para transformar algo de la
realidad.

Son dos ejemplos entre muchos de
como la Compaiiia comprendié desde
el inicio, sin duda ninguna, que la justi-
cia estaba unida al servicio a los pobres
como parte de la caridad cristiana.

Justicia vs. caridad

Sin embargo, esa justicia evangélica
no puede diluirse hasta desaparecer en
la caridad cristiana, porque se estaria
perdiendo una parte esencial de su ra-
dicalidad. La justicia tiene un caracter
obligante, pues el clamor de la tierra
llega hasta el cielo y subleva. Por el
contrario, la caridad cristiana puede
ofrecerse... o no. Habitualmente en-
tendemos la caridad como supereroga-
toria, es decir, como algo que va mas
alla de lo debido, como un plus gratui-
to. La justicia genera indignacion y su-
bleva; la caridad provoca compasion.
No es lo mismo implorar caridad, que
exigir justicia. La justicia pertenece al
amplio campo de la caridad cristiana,
pero no se puede subsumir en ella.

El sentimiento de injusticia surge
cuando se ha comprendido la comple-
jidad de las realidades sociales. Apa-
rece cuando nos damos cuenta de la
discriminacion por origen étnico, por
sexo o por religion. Se produce cuando
nos percatamos de que los pobres su-
fren no por realidades naturales, sino
por abuso y explotacion deliberada de
su situacion; cuando comprendemos
que muchas de las fortunas han sido
producto de la acumulacién de privi-

legios en connivencia con el poder, en
forma de clientelismos y favoritismos;
cuando una autoridad politica tiene un
origen ilegitimo o lo es en su ejercicio
al beneficiar el bien privado y olvidar
el comun, que es el tnico fin que la
acredita. Por este motivo, en la CG32
se dira: «En ninglin caso podemos dis-
pensarnos de un andlisis lo mas riguro-
so posible de la situacion desde el pun-
to de vista social y politico» (n. 44).

Solo quien tiene poder en un am-
bito puede cometer injusticias en él.
La injusticia siempre es un abuso del
poderoso en el campo de su poder, un
abuso que atenta contra la dignidad
humana de la victima. La promocion
de la justicia requiere desenmascarar
las estructuras de poder y atribuir res-
ponsabilidades en situaciones que no
son simétricas, en las que puede distin-
guirse una victima y algun victimario.
Si esto no se consigue, lo que queda
es una descripcion naturalizada de las
desgracias, de acuerdo con la cual su-
fre quien no se esfuerza o es incapaz.
Su sufrimiento es exclusivamente de-
bido a su responsabilidad. La victoria
total del que comete una injusticia lle-
ga cuando logra imponer el relato de
que la victima es la ultima responsable
de su situacion.

Efectivamente, no es lo mismo atri-
buir el sometimiento de los esclavos a
su inferioridad humana que al abuso
total de un pueblo sobre otro, hasta la
degradacion completa de otro ser hu-
mano, que puede llegar a ser utilizado
como un objeto. En el primer caso,
hablamos de que la esclavitud proce-
de de una condicion de la naturaleza,
mientras que en la segunda descripcion
nos referimos a una injusticia de raices
historicas, que clama al cielo y que es

15




obligatorio combatir en nombre de la
humanidad. De ahi que la lucha por la
justicia sefiale a quienes se benefician
y explotan, y se solidarice con las vic-
timas, que han sido tomadas por me-
nos que humanas. La promocion de la
justicia, en este sentido, desenmascara
y acusa y, por lo tanto, cuenta con una
vision politica de la realidad.

Lo injusto es humanamente inso-
portable. Esto lo sabemos desde nifios,
pues los seres humanos no aguantamos
que nos engafien, que nos discriminen,
que con nosotros rompan las reglas
que deberian ser equitativas, que nos
desprecien sin motivo... Por eso, no
es lo mismo que alguien sea resarci-
do de una injusticia, que beneficiado
por la caridad. Las victimas reclaman
justicia, que es lo que puede devolver-
les su dignidad; se sienten insultadas
cuando se les responde con caridad.
Ellas demandan lo que les es debido y
eso las dignifica; no piden una caridad
condescendiente que perpetie su con-
dicion de inferioridad.

La dimension politica de la justicia

La existencia de una injusticia obliga a
denunciarla. Cuando nos encontramos
en entornos seguros, donde confiamos
en que no habra represalias, nunca du-
damos: las injusticias no se pueden de-
jar pasar y las afrontamos. La dificul-
tad surge alli donde los poderosos que
abusan pueden protegerse o vengarse.
Entonces, la denuncia se complica y
muchas veces se prefiere tomar otros
caminos.

Asi, una vision politica de las re-
laciones sociales deviene esencial en
la promocion de la justicia; no existe
sin ella. Podriamos afirmar que cuando

16

esa vision politica se diluye, la injus-
ticia pierde significado y se confunde
con el orden normal de las cosas, don-
de deja de sorprender y molestar.

Pero tenemos que reconocer que
defender lo justo, en un medio injusto
y violento, genera un profundo miedo,
de ahi la tentacion de diluirla bajo otros
conceptos... Hay paises en los que los
defensores de derechos humanos o
de la naturaleza son sistematicamente
perseguidos civil, penal y violenta-
mente, y en los que cualquier asomo
de critica del poder politico es acosa-
do. ;Qué valentia se necesita para de-
fender la causa de la justicia en un me-
dio asi? Mas aun, ;hasta qué punto es
razonable la denuncia en un entorno en
que no tiene posibilidades de prosperar
y, al contrario, puede desatar mayores
males en forma de represalias ejempla-
rizantes? Este tipo de argumentos, fre-
cuentes y razonables, debilitan muchas
veces la lucha en favor de la justicia
y han llegado a cuestionar referirnos
a ella. Ademas, los jesuitas y nuestras
instituciones en ocasiones nos senti-
mos socialmente identificados con es-
tratos poderosos de nuestra sociedad,
que pueden experimentar la critica de
una determinada situacion social como
traicion. Entonces, nuestra mision tro-
pieza con las alianzas afectivas, don-
de es necesario mucho discernimien-
to para no devaluar la actuacion bajo
capa de bien.

Esto era algo que el P. Arrupe pre-
veia, pues ya lo habia experimentado.
En una alocucién a la CG32, el 20 de
diciembre de 1974 decia: «La Con-
gregacion debe estar dispuesta a asu-
mir esta responsabilidad y a entrar por
la via de la cruz, que, a veces, traera
consigo la incomprension de las auto-




ridades civiles y eclesiasticas y de los
mejores de nuestros amigos».?

Asi que hablamos de justicia so-
cial, dentro del gran marco de la ca-
ridad cristiana, en la que no se puede
diluir para no traicionarla. Posteriores
Congregaciones concretaran mas los
contenidos de la justicia, especialmen-
te la CG34 (1995), como tendremos
ocasion de ver.

El binomio fe-justicia

Cuando el Decreto habla del servicio
de la fe y de la promocion de la justicia,
no se refiere a dos aspectos separados,
uno al lado del otro. Tampoco se re-
fiere a una mision que se desdobla, de
manera que algunos se dedican a una
cosa y otros a otra. El Decreto sefiala
una unica mision con dos dimensiones,
la fe y la justicia, que atafien a todos
los jesuitas y a todos sus ministerios,
institucionales o personales.

Aparentemente, la fe y la justicia
poco tienen que ver porque pertenecen
a dos ordenes distintos: una a la rela-
cion con Dios y otra a las relaciones
humanas. Sin embargo, se trata de uno
de los numerosos binomios que la fe
catdlica reune y en los que la fecundi-
dad del binomio proviene de radicali-
zar cada uno de sus polos: Dios y ser
humano, sagrado y profano, oracioén
y vida, fe y politica, sociedad e Igle-
sia... En todos estos casos, la «y» no
es mera yuxtaposicion, sino que es
encuentro fructifero. También se po-
dria decir que constituyen una tension
creativa. Tension porque hay dificultad
en articularlas, pero creativa porque,
cuando se hace bien, las dos brillan
con mas luz.

Asi sucede con el binomio fe-jus-
ticia: cuando la fe se dirige a construir
relaciones justas, brilla mas, adquiere
nuevos significados y llena la vida de
quien la promueve. Cuando la lucha
por la justicia se sumerge en el movi-
miento compasivo de Dios, entonces
resuenan los mejores de sus armoni-
cos, se humaniza en lugar de resultar
fria o procedimental, y se acerca con
misericordia a las victimas, con las que
se compromete desde la cercania y la
solidaridad. Cuando ambas dimensio-
nes, fe y justicia, se abordan conjun-
tamente, ambas crecen y, a la vez, se
transforman. No cualquier modo de
desplegar la fe ni de promover la jus-
ticia favorecen el binomio. Tanto la fe
como la justicia cambian al estar la una
referida a la otra.

Como veinte afios mas tarde dira
la CG34, a partir de la experiencia
vivida, «aquel compromiso [con la
promocion de la justicia] fue para no-
sotros un regalo de Dios maravilloso.
Nos puso en buena compaiiia: la del
Sefior ciertamente, pero también la de
tantos amigos suyos entre los pobres y
todos los comprometidos en pro de la
justicia. Peregrinos con ellos hacia el
Reino, nos hemos sentido impactados
por su fe, renovados por su esperanza,
transformados por su amor» (CG34,
d. 3, n. 1). Y también, «nuestro ser-
vicio, especialmente el de los pobres,
ha hecho mas honda nuestra vida de
fe, tanto individual como corporativa-
mente: nuestra fe se ha hecho mas pas-
cual, mas compasiva, mas tierna, mas
evangélica en su sencillez» (CG34,
d. 2, n. 1). Es una expresion de como
la doble dedicacion a la fe y a la justi-
cia ha llenado el corazdn creyente de
los jesuitas.

17




El binomio conduce a una mistica
de ojos abiertos.?”” Para ver a Dios es
necesario abrir los ojos al mundo, con
el fin de reconocer la obra de Dios en
¢l y para dejarnos llamar por él a in-
volucrarnos en el mundo. Una mistica
que pasa por una mirada contemplativa
de la realidad y que incluye un anélisis
sociopolitico riguroso de lo que en ella
sucede. Sin estudiar a fondo la realidad
y la historia no es posible la verdade-
ra contemplaciéon. La contemplacion
es una mirada profunda y creyente
sobre el mundo, no una superficial y
despreocupada. Toda la espiritualidad
ignaciana mueve a esta mirada con-
templativa del mundo, desde la Con-
templacion de la Encarnacion de los
Ejercicios, hasta la contemplacion de
los misterios de la vida de Cristo. De
estos misterios no nos fijamos en lo
que sucede en la superficie, sino que
profundizamos en ellos para encontrar
alli la vida de Dios.

El binomio lleva a situar a las vic-
timas en el centro de la mision y de la
experiencia de fe. Tal vez esta sea la
consecuencia mas determinante. Ya
no se puede mirar la realidad ni leer el
Evangelio sin hacerlo desde las victi-
mas, ni actuar sino es en favor de ellas.
Como afirmaria el P. Kolvenbach en
diversas ocasiones y de diferentes for-
mas, «ningn punto de vista es neutro
o prescinde de los valores. En nuestro
caso de jesuitas, el punto de vista, por
preferencia y por opcion, es el de los
pobres»®. El P. Ellacuria iba sin duda
mas lejos: «El lugar tedrico adecuado
para enfocar los grandes problemas so-
ciales, en orden a su interpretacion co-
rrecta y su solucion practica, es, en ge-
neral, el de las mayorias populares»?!.
Por mayorias populares entendia las

18

mayorias pobres desposeidas por orde-
namientos sociales historicos, aludien-
do a un enfoque estructural. Ignacio
Ellacuria concedia a las victimas de las
estructuras socioecondmicas injustas
la primacia a la hora de estudiar la rea-
lidad, en orden a interpretar y resolver
los problemas sociales.

Es en la promocién de la justicia en
favor de las victimas donde se descu-
bre la accion liberadora de Dios en la
historia, en favor de su pueblo oprimi-
do. Es en las luchas de las victimas y de
aquellos que trabajan por ellas donde
se percibe con mas nitidez la presencia
activa de un Dios que sana y libera. En
ellas resuena el Dios del Exodo y de
los profetas, y el Jesus compasivo de
la historia.

Asi mismo, el binomio impide una
fe intimista, reducida a devociones y
liturgias; al contrario, supone una lan-
za hacia la comunidad y hacia la hu-
manidad sufriente. Entre las victimas
encuentra el lugar teologico privilegia-
do para experimentar la presencia y la
actividad de Dios.

Por su parte, la justicia se resitia en
el horizonte mas amplio y evangélico
de la caridad cristiana. Se hace cordial,
compasiva, misericordiosa. Esa justi-
cia sale del terreno conmutativo —tran-
saccional, donde cada uno recibe lo
suyo— para alcanzar la justicia social.
Es una justicia que impide que la in-
dignacion ante lo injusto se convierta
en ira violenta o en resentimiento. No
busca la venganza, sino la construc-
cion de un nuevo futuro mas humano y
digno para todo el mundo, primordial-
mente para las victimas. Justicia sin
desquite, dirigida a la reconciliacion,
que hoy sabemos que incluye verdad
y reparacion.




Cuando el trabajo por la justicia se
sumerge en la fe, descubre luz en me-
dio de los fracasos. Ofrece entonces
una mirada esperanzada, pues siempre
asoma una pequefia luz como signo de
la presencia del Reino. Asi se entiende
que la esperanza mas auténtica surge
en la desesperacion de las injusticias y
de los fracasos. Es una esperanza con-
tra toda esperanza.®

El trabajo por la justicia riguroso
y serio, pendiente de lo que sucede
estructuralmente en la realidad, se re-
nueva en alegria y consolacion, cele-
brando la vida y anunciando constan-
temente la esperanza.

La recepcion del Decreto cuarto

La gran mayoria de los jesuitas recibie-
ron el Decreto como un signo del Espi-
ritu, que debian acoger e incorporar en
la vida de la Compafiia. Algunos con
gran alegria, porque sentian que ilumi-
naba la realidad social a la que estaban
enviados. Otros, lo aceptaron con in-
genua benevolencia, sin saber inicial-
mente a donde les podia conducir.

En las provincias en que el Decreto
se recibid con entusiasmo, surgieron
planes apostdlicos y programas tras
rigurosos analisis de la realidad.** En
muchas provincias se organizaron en-
cuentros y formaciones para compren-
der, asimilar y extraer conclusiones del
texto. Se centraban particularmente en
lo que constituia su mayor novedad, es
decir, todo lo relativo a la «promocion
de la justiciay.

También hubo jesuitas que expre-
saron el temor de que una ambigiie-
dad del término justicia condujera a
una identificacion con la promocion

del socialismo. El marxismo era una
sombra que aquellos afios se erigia
como alternativa a los desmanes de un
capitalismo que se extendia nacional
e internacionalmente. En ausencia de
alternativas sociales propuestas por la
Iglesia, el marxismo se erigia como la
posibilidad de luchar contra los per-
juicios de un capitalismo depredador,
de ahi que se reconociera el peligro de
identificar promocion de la justicia con
marxismo, algo que el P. Arrupe con-
sideraba inaceptable.

Pero la critica mas frecuente siem-
pre consistié, ain hoy, en que el De-
creto podia desviar la atencion de los
jesuitas de la «finalidad ante todo es-
piritual y eclesial»* de la Compaiiia.
Como diria el cardenal Villot, «no hay
que olvidar que el papel del sacerdote
consiste en inspirar a los laicos catd-
licos, especialmente a los que desem-
pefian un papel importante en la pro-
mocion de la justicia; pero no deben
confundirse las tareas propias de cada
uno».* En este comentario pervive un
esquema: existe un ambito espiritual
y otro secular, y el presbitero —y, por
tanto, la Compaiia, que tiene caracter
presbiteral— debe limitarse a cultivar el
espiritual, mientras que el secular es
propio de los laicos. Este imaginario
dual tan extendido ignora la vision in-
tegral ignaciana —que, sin duda, coin-
cide con la radicalmente cristiana—, se-
gun la cual Dios esta presente en todas
las cosas y todas en El (Const. 288) y
el amor ha de ponerse mas en las obras
que en las palabras (EE 230). Ya la
Formula del Instituto (1550) senald
desde la fundacion de la Compaiia
que esta tenia tanto una mision espiri-
tual que cumplir como otra propia de
las obras de misericordia, sin que esos

19




dos ambitos pudieran ser considerados
como enfrentados o apartados, sino
que debian mantenerse unidos.

En la recepcion del Decreto no faltd
la tentacion de separar los dos elemen-
tos del binomio, de manera que algu-
nos se dedicaran a trabajar por el ser-
vicio de la fe y otros por la promocién
de la justicia. Esta manera de concebir
el binomio de modo desmembrado dio
lugar a rivalidades y desviaciones. Al-
gunos se volcaron en promover la jus-
ticia con independencia de la fe; otros
se aferraron a una fe atemporal, que
desconocia la realidad historica. Esta
manera distorsionada de comprender
el binomio gener6 una tension particu-
lar entre el apostolado educativo, tan
arraigado y extendido en la Compaiiia,
y el apostolado social, siempre mino-
ritario, y se originaron criticas mutuas
que dejaron profundas heridas.

También hubo resistencias delibe-
radas, como explicaba el P. Arrupe:

Al constatar el ritmo, las precauciones
y los temores que imperan en algunos
lugares de cara a la renovacion exigi-
da, asi como la falta de disponibilidad,
sobre todo por parte de las institucio-
nes, tiene uno la impresion de que no
hemos pasado de un simple intento de
adaptar a las necesidades de nuestra
época lo que tenemos o lo que hace-
mos.*

Se siguieron generando nuevos
centros sociales, una demanda que se
remontaba al P. General Janssens, que
en su Carta sobre el apostolado social

20

(1949) pidio6 que todas las provincias
crearan un centro de investigacion y
accion social, una peticion que habia
sido respondida de modo muy des-
igual. El Decreto dio un empujon a la
creacion y fortalecimiento de dichos
centros, que fueron aumentando len-
tamente. Junto a ellos, el asi llamado
apostolado social vivid un fuerte im-
pulso y renovacion.

Se multiplicaron las comunidades
de insercion en barriadas pobres, espe-
cialmente en las grandes ciudades del
entonces denominado Tercer Mundo.
En ellas se experimentaba la cercania
a los pobres y se entendia mejor el
sentido de la opcidn por la justicia del
Decreto. Como dira el P. Arrupe a la
Congregacion de Procuradores (1978),
«es perceptible en la Compafia una
creciente toma de parte a favor de los
pobres y oprimidos, y no son pocos
los que desean participar realmente
de la vida del pobre experimentando
en si mismos algo de la injusticia y la
opresion».>’

En el Decreto se habia sefialado
que «no trabajaremos, en efecto, en la
promocion de la justicia sin que pague-
mos un precio» y se acert6 de lleno. Ya
en 1978, en la citada Congregacion de
Procuradores, el P. Arrupe recordaba
los nombres de once jesuitas que des-
de la CG32 habian sido violentamente
asesinados por su compromiso con la
mision. Este nimero ha ido aumen-
tando en las siguientes décadas, hasta
rondar los 60 en la actualidad. Es le-
gitimo preguntarse si el precio pagado
no habra sido excesivo.




EVOLUCIONES POSTERIORES

Como ya se ha sefalado, el Decreto cuarto revoluciond la vida de mu-
chas provincias. Como decia Miguel Cruzado sobre su provincia del

Peru:

Los jesuitas del Pert diversificamos
nuestras presencias y nos acercamos
a muchos mas mundos populares [...].
Incorporamos nuevos temas a nuestras
reflexiones de siempre: educadores

vida de la comunidad y preocupada por
la promocion cristiana de una justicia
integral 3

Desde otras latitudes, en este caso

desde la India, Michael Jeyaraj, anti-
guo provincial de Madurai, afirmaba
hace unos afos algo parecido:

como siempre, ahora también educa-
dores populares; formando lideres para
el desarrollo, entonces también para

nuevas formas de gestion econdomi-
ca —como cooperativas, comunidades
campesinas o pequefias empresas—.
Nuestra reflexion teologica profundizé
en la perspectiva del pobre y dialogd
mucho mas con la antropologia y otras
ciencias sociales. Nos comprometi-
mos directamente con las organizacio-
nes populares —campesinas, barriales,
obreras— y sus luchas por justicia y
dignidad. Nuestras casas de formacion
se insertaron en la vida de la gente; las
experiencias y contenidos de ella tam-
bién se enriquecieron en la perspectiva
de una Compaiia mas presente en la

El Decreto 4 de la CG 32 aportd una
nueva vision del mundo, nueva fuerza
espiritual, nueva perspectiva misionera
y, a la postre, nueva vida a la Compa-
fifa de Jests. Nos infundié una nueva
esperanza y nos plante6é nuevos desa-
fios y exigencias, empujandonos a tra-
bajar por los oprimidos y marginados y
a luchar por sus derechos. Nos impri-
mid una orientacion clara y decidida a
la contextualizacion.*

Pero el camino nunca estuvo exen-

to de obstaculos. Los cambios generan

21




todo tipo de resistencias, y este De-
creto, dada su radicalidad, ain mas.
Se podria decir que dio un fuerte im-
pulso al apostolado social, abriéndole
muchos caminos y justificando la de-
dicacion de los jesuitas a él, pero, al
pretender transformar desde esta nue-
va perspectiva los apostolados clasicos
de la Compaiiia —fundamentalmente
el educativo y el pastoral—, se produ-
jeron conflictos. El Decreto ha sido
siempre de dificil encaje, tal vez un
signo de la presencia en ¢l del Espiritu.
En el articulo citado de Michael Jeya-
raj, se expresaba asi la conflictividad:
surgieron «tensiones y dilemas, divi-
sion y disenso en y entre los miembros
de la provincia. La unién de mentes y
corazones se hizo cada vez mas dificil
de conseguiry.*

Miguel Cruzado, en su articulo, lo
precisaba con otras palabras:

También pudimos cometer errores. En
la pasion por la justicia del Reino y la
transformacion de estructuras pudimos
descuidar la compasion cercana. La
insercion en el mundo de los pobres
no elimind el riesgo de paternalismos
u otras formas aparentes de justicia.
Hemos visto que en la urgencia de las
luchas cotidianas podemos descuidar
nuestra referencia permanente al Se-
fior. No todo ha sido ganancia y ale-
gria.¥!

Y, sin embargo, también sucedid
algo radical, tan bien recogido por al-
gunos actores, como Benjamin Gonza-
lez Buelta:

La CG 32 recogid una inquietud de mu-
chos jesuitas y formuld la experiencia
de los que desde finales de los afios 60

22

habiamos iniciado un éxodo fisico, es-
piritual y sicolégico hacia el mundo de
los pobres. Para nosotros cada paso ha-
cia la marginalidad urbana de las gran-
des ciudades latinoamericanas o hacia
los campos abandonados, era también
una liturgia hacia el encuentro de Dios
en el abajo de la realidad. No s6lo nos
desplazabamos hacia los callejones de
una realidad social desconocida, sino
también hacia la experiencia de un
Dios fascinante generadora de una pa-
sion absoluta. Nuestra manera de sentir
y gustar la realidad, empez6 a gestar
una sintesis nueva en nuestro lenguaje,
nuestra oracion, nuestras relaciones y
todas las dimensiones de nuestra per-
sona. La insercion y la inculturacion,
no eran s6lo un acontecimiento externo
sino también una reconfiguracion en el
centro de nuestra propia intimidad.*

La transformacién vivida fue pro-
fundamente espiritual.

Los aportes de la Congregacion
General 34 (1995)

El contexto histérico de la CG34 era
muy distinto del que tuvo la CG32. En
1995 ya habia caido el muro de Berlin
y se habia desintegrado la URSS. Las
guerras en la antigua Yugoslavia se
habian extendido durante afios y se ha-
bia producido la matanza de tutsis por
parte de hutus en Ruanda. Habia desa-
parecido el marxismo como alternati-
va, dado su fracaso historico, y parecia
que solo quedaban el capitalismo y la
democracia como posibilidad para los
estados, pues se habian cerrado otras
opciones. Si la CG32 se celebro en
plena efervescencia social, con la es-




peranza aun alta, la CG34 se desarrollo
en tiempos de clausura de alternativas,
en los que se extendia un neoliberalis-
mo sin cortapisas. La aspiraciéon a un
mundo mas justo claudicaba porque
los caminos que parecian viables hasta
entonces se habian cerrado.

En este contexto tan distinto, con
la CG34 se renovo la opcién por la
fe y la justicia tomada veinte afios
atras, y se llevo a cabo un balance de
la situacién. Si el Decreto cuarto era
programatico y contaba con una dispo-
sicion profética, en la CG34 se adoptd
una actitud reflexiva y sapiencial: la
de quien, mirando al pasado vivido,
medita los acontecimientos y los con-
templa a la luz de Dios. En el Decreto
3, Nuestra mision y la justicia, se co-
mienza asi: «En respuesta al Concilio
Vaticano II, la Compafiia de Jesus em-
prendid un itinerario de fe al compro-
meterse en la promocion de la justicia
como parte integrante de su propia mi-
sion» (d. 3, n. 1). Mas adelante, conti-
nua afirmando:

Reconocemos que no todo ha ido bien.
La promocion de la justicia ha quedado
a veces separada de su auténtica fuen-
te, la fe. Dogmatismos e ideologias nos
han llevado a veces a tratarnos mas
como adversarios que como comparfie-
ros. Nos ha faltado coraje para conver-
tirnos, a nosotros mismos y a nuestras
instituciones apostolicas, en la medida
plena exigida por nuestra mision de fe
que busca la justicia (d. 3, n. 2).

Estos textos son una buena sintesis
de lo vivido en aquellos veinte afios tan
convulsos de la Compaiiia. En aquella
CG34, que es clave en la evolucion del
Decreto cuarto, se reflexiono a fondo

sobre el compromiso con la justicia, y
se introdujeron algunos elementos va-
liosos, que conviene recoger.

En primer lugar, se reafirmo la in-
separabilidad de la fe y la justicia en
la mision de la Compaiiia, sefialando
que esta mision no se puede lograr sin
dialogar con las culturas ni con otras
tradiciones religiosas.* También se
reconoci6 que «la promocion de la jus-
ticia surge de nuestra fe y la hace mas
profunda» (d. 3, n. 3). En segundo lu-
gar, acudi6 con frecuencia al concepto
de solidaridad, que, sin prescindir del
caracter obligatorio de la justicia, re-
cuerda su origen en la caridad cristia-
na. La solidaridad tiene el rostro de la
misericordia y la ternura evangélicas,
si bien como concepto fragua en los
movimientos emancipatorios del si-
glo x1x, que reclamaban derechos y no
mera caridad. En tercer lugar, la CG34
destaca la preocupacién por profun-
dizar en las motivaciones espirituales
que originan el compromiso por la fe
y la justicia. Entre ellas destaco el va-
lor del contacto frecuente y directo con
los pobres, esos «amigos del Sefior, de
cuya fe podemos siempre aprender»;
por ello, considera que «cierta inser-
cion en el mundo de los pobres debe
formar parte de la vida de todo jesuita»
(d. 3,n. 17). Se indica que ese contacto
con los pobres y con quienes trabajan
en favor de un mundo mas justo es la
fuente principal de sentido y motiva-
cion para implicarse en la promocion
de la justicia, de ahi la importancia de
la amistad con los pobres.

En esta Congregacion también se
quiso especificar algunas dimensiones
de la justicia, con el fin de clarificar
mejor en qué consiste el concepto (d. 3,
n. 5-16). La justicia abarca el cambio

23




de las estructuras socioeconomicas y
politicas, el trabajo por la paz y la re-
conciliaciéon por medios no violentos,
la oposicion a toda forma de discrimi-
nacion por raza, sexo, religion, etnia o
clase social, y también el hambre, la
pobreza y la desigualdad. A todo ello,
se le afiade el trabajo en favor de los
derechos humanos, entre los que men-
ciona la importancia de los civiles y
politicos, pero también de los econo-
micos y sociales, e igualmente de los
derechos de los pueblos. Es decir, se
refiere a las tres generaciones de dere-
chos humanos. Indica que los jesuitas
debemos empefiarnos en construir un
orden mundial basado en la solidari-
dad, para que todos «puedan ocupar
el puesto al que tienen derecho en el
banquete del Reino» (d. 3, n. 7). Tam-
bién incluye el respeto de la vida hu-
mana desde su comienzo hasta su fin
natural, en medio de una cultura de
muerte. Asimismo, incorpora la defen-
sa del medioambiente como uno de los
componentes propios de la promocion
de la justicia, un elemento que en las
proximas décadas ira cobrando una re-
levancia mucho mayor.

Incluso durante la CG34 se elabo-
r6 un decreto sobre «la Compaiiia y la
situacion de la mujer en la Iglesia y en
la sociedad», que debe comprenderse
como una preocupacion por la situa-
cion injusta de la mujer, dada su sub-
ordinacion en instancias eclesiales y
sociales. La Compafiia queria adquirir
una responsabilidad en este campo.

Finalmente, se introduce un concep-
to novedoso, poco desarrollado poste-
riormente, pero que conceptualmente
tiene relevancia. Se trata de las comu-
nidades de solidaridad (d. 3, n. 10). No
son definidas por la Congregacion, que

24

si sefiala bien su proposito. La Congre-
gacion parte de la constatacion de que
el cambio de las estructuras econdmi-
cas y politicas es muy dificil, pues es
lo que los jesuitas han experimentado
en las décadas previas. Estas estructu-
ras se apoyan sobre el sustrato cultural
de los pueblos. Si este no se transfor-
ma, tampoco cambian las estructuras,
de ahi la necesidad de contribuir a un
cambio cultural. La Congregacion cree
que esto se puede lograr por medio
de comunidades humanas que vivan
ya en su interior valores nuevos, los
propios de la solidaridad, es decir, de
la justicia, la compasion y la ternura.
Comunidades de solidaridad pueden
ser las propias comunidades de jesui-
tas, si, pero, mejor aun, las institucio-
nes apostolicas u otras comunidades
humanas que se puedan generar en el
encuentro con seres humanos diversos.
Grupos que viven la solidaridad en su
interior y que la promueven en el ex-
terior, tocando asi la médula cultural
de las sociedades y transformandolas
lentamente.

Las Congregaciones 35 (2008)
y 36 (2016)

En las ultimas dos Congregaciones
Generales se ha confirmado nueva-
mente la mision por la fe y la justicia,
aunque afadiendo sus propias aporta-
ciones. La CG35 explicitaba que «el
servicio de la fe y la promocion de la
justicia, indisolublemente unidos, si-
guen estando en el corazon de nuestra
mision. Esta opcion cambi6 el rostro
de la Compaiiia. La hacemos nuestra
una vez mas y recordamos con grati-
tud a nuestros martires y a los pobres




que nos han nutrido evangélicamente
en nuestra propia identidad de segui-
dores de Jesus» (d. 2, n. 15). Podemos
adivinar detrds de esta repeticion de
la vigencia de la mision por la fe y la
justicia las dudas y resistencias que se
siguen viviendo. Sin embargo, los pa-
dres congregados estaban convencidos
de la importancia histérica y presente
de la opcidn fe-justicia.

A suvez, en ambas Congregaciones
se afiadié una nueva formulacién de la
mision como reconciliacion con Dios,
con los demas y con la creacion. Po-
driamos ver en la reconciliacion con
Dios el servicio de la fe y en la recon-
ciliacion con los demas y con la crea-
cion, la promocion de la justicia. La
introduccion del concepto de recon-
ciliacion resulta novedosa, aunque ya
aparecia en la propia CG32, pero sin
recibir un desarrollo. La reconciliacién
busca armonia, didlogo y restauracion
de las relaciones rotas. Si el concepto
de justicia alude de inmediato a un
contexto conflictivo de victimas y vic-
timarios, la reconciliacién nos sitia a
todos «en el mismo bandoy, pues todos
perdemos con ocasion de los conflictos
y estamos invitados a participar de su
resolucion. La reconciliacion no estig-
matiza necesariamente a los victima-
rios, tal vez ni siquiera los sefiala, sino
que nos pone a todos en la tarea de res-
taurar una armonia desbaratada.

Podemos preguntarnos si el con-
cepto de reconciliacion preserva la
inquietud que genera la vivencia de
las injusticias, es decir, si mantiene el
oido atento al clamor del pobre y de
la naturaleza amenazada. Estd por ver
también si la reconciliacion resulta tan
dinamizadora y movilizadora como ha
sido la justicia. M4as bien parece otra

forma de hablar de la justicia, pero que
resulta menos amenazante.

En resumen: en este tiempo, la
Compaiiia ha manejado tres conceptos
con los que ha tratado de expresar par-
te de la mision secular: justicia, solida-
ridad y reconciliacion.

Hacia una justicia socioambiental

En las Congregaciones 35 y 36 se
otorgd una relevancia hasta entonces
desconocida a la defensa de la na-
turaleza, a la que se refirieron como
«reconciliacion con la creaciony, alu-
diendo a la necesidad de restaurar las
relaciones rotas con la naturaleza. En
la Compaiiia, la preocupacion por la
ecologia procede del acompafiamiento
a comunidades vulnerables, que han
experimentado como el deterioro cre-
ciente del medioambiente hacia cada
dia mas dificil su supervivencia. Entre
ellas destacan las comunidades indi-
genas amenazadas vitalmente en sus
paises por los grandes proyectos de de-
sarrollo y por la mineria. La Compaifiia
acompafia a estas comunidades en sus
luchas en muchas naciones, desde Es-
tados Unidos, Canada o Australia, has-
ta la India, Filipinas, Colombia, Peru,
Chile, Brasil... o tantos otros paises.
Es decir, en la Compaifiia, la preocupa-
cién ecoldgica procede principalmente
del compromiso con los pobres. Solo
después, con la extension de la con-
ciencia social sobre el calentamiento
climatico, se han ido incorporando
otras preocupaciones de caracter mas
exclusivamente ecolégico.

Este compromiso por la ecologia
ha ido calando cada vez mas, con di-
ferencias entre paises. Sin embargo, se
puede afirmar que hoy constituye una

25




dimension relevante de la mision en
favor de la justicia. La Enciclica Lau-
dato Si’ del papa Francisco en el afio
2015, con su concepto central de eco-
logia integral, ha ayudado a compren-
der que no se puede trabajar por la de-
fensa del medioambiente si al mismo
tiempo no protegemos la vida humana
en todas sus manifestaciones. «El am-
biente humano y el ambiente natural se
degradan juntos, y no podremos afron-
tar adecuadamente la degradacion
ambiental si no prestamos atencion a
causas que tienen que ver con la degra-
dacion humana y social».* Del mismo
modo, como se ha sefialado, segin
la concepcion que la Compaiiia tiene
de la ecologia, la reconciliacion de la
creacion esta inseparablemente unida a
la promocion de la justicia.

¢;Un apostolado social en declive?

Conviene también aludir a la carta
sobre el apostolado social del Padre
General Kolvenbach, en el afio 2000.
En ella afirmaba que la dimension so-
cial se ha consolidado y cada vez se
encuentra mas fortalecida. Colegios
y universidades han ido incorporando
esta preocupacion en su actividad, con
practicas solidarias transformadoras.
También se han multiplicado las expe-
riencias de contacto con comunidades
pobres, los estudios, los posiciona-

26

mientos publicos y la sensibilizacién
sobre las cuestiones de justicia. Pero
llamaba la atencion sobre el debilita-
miento del apostolado social. Decia en
un parrafo muy citado:

Al mismo tiempo y paraddjicamente,
esta conciencia de la dimension social
de nuestra misiéon no siempre encuen-
tra expresion concreta en un aposto-
lado social pujante. Al contrario, éste
manifiesta algunas debilidades preo-
cupantes [...]. El apostolado social co-
rre asi el peligro de perder su vigor e
impulso, su orientacién e impacto. Si
esto ocurriera a una determinada Pro-
vincia o Asistencia, entonces por falta
de un apostolado social vigoroso y bien
organizado, la dimension social esen-
cial se desvaneceria también poco a
poco.®

Quiza esta cita resuma bien lo que
ha sucedido en bastantes provincias de
la Compaiiia, que el apostolado (o sec-
tor) social se ha ido debilitando, adel-
gazando la sensibilidad social de la
provincia y llevando a que la preocu-
pacion por la justicia y por los pobres
permanezca en los discursos, pero esté
cada vez mas ausente en las practicas.
Esto sucede porque, sencillamente, nos
encontramos muy lejos de las realida-
des de frontera, donde esté en juego la
vida de los tltimos.




REFLEXIONES FINALES

Después de este recorrido detallado por la historia del Decreto cuarto
y por los derroteros que tomaron sus posteriores evoluciones, se pue-
den recoger algunas conclusiones a manera de tesis que sintetizan lo
vivido en estos ultimos cincuenta afos:

La opcidn por la justicia que brota
de la fe, que naci6 con la CG32,
tuvo una gran capacidad de mo-
vilizacion de la Compaifiia: por un
lado, impulsé el apostolado social
y, por otro, ofrecid una orientacion
nueva a los ministerios clasicos de
la Compaiiia, como el educativo y
el pastoral, que quedaron afectados
en diversas medidas. El Decreto
cuarto demandaba una adaptacioén
de todas las obras y ministerios
a esta mision, algo que a lo largo
de las décadas se ha ido logrando.
A dia de hoy, todos los sectores
apostolicos de la Compafiia reco-
nocen el valor de orientarse por la
llamada a promover la justicia, de
tal manera que la mayoria de obras
de la Compaiiia se reconocen en
esta mision.

La justicia por la que la Compaiiia
trabaja no es fria ni procedimental,

sino que solo se comprende desde
su insercion en la caridad cristiana.
Esta, sin quitarle su caracter obli-
gatorio, la bafia de la misericordia
y la ternura de Dios. La justicia
de la Compaiiia solo se entiende
desde la radicalidad de la caridad
cristiana.

La opcion fe-justicia suscitd no-
tables resistencias, que llevaron
a conflictos dentro de la propia
Compaiiia. Algunos jesuitas cre-
yeron que esta opcion traicionaba
la esencia de la Compafiia por-
que la distraia de su finalidad, que
consideraban primordialmente es-
piritual. En particular, los conflic-
tos entre el apostolado social y el
educativo fueron frecuentes en
diversas provincias, dando lugar a
resquemores y sospechas de largo
recorrido. Décadas después, hoy
se viven con una gran serenidad y

27




28

con valoracion y reconocimiento
mutuos.

La opcion por la justicia, que
muchos jesuitas adoptaron con
determinacion, ha conllevado el
sufrimiento de bastantes y el mar-
tirio de algunos. La capacidad de
cometer injusticias se halla en ma-
nos de quienes detentan el poder,
y muchas veces no permiten ser
criticados o, sencillamente, evi-
denciados en su actuacién sin em-
prender algun tipo de represalias.
El dolor acumulado es enorme,
pero puede afirmarse que todavia
hoy «la sangre de los martires es
semilla de cristianos» y los marti-
res de hoy siguen atrayendo con el
ejemplo de sus vidas.

Por este motivo, promover la jus-
ticia produce temor y resistencia
en bastantes lugares. De una parte,
obliga, pues las conculcaciones de
los derechos humanos pueden ser
flagrantes y no se puede callar ante
ellas; pero, de otra, el ejercicio de
la critica puede conducir a que las
instituciones de la Compafiia o
las propias personas de los jesuitas
o de sus colaboradores laicos sean
perseguidas. Cuando el odio im-
pune se desata contra las personas
que defienden a los tltimos, fécil-
mente se despierta en nosotros un
temor que nos hace preguntar: ;y
todo esto vale la pena? ;jHasta qué
punto conviene pagar tan alto pre-
cio? ;A qué viene tanta valentia si
sera castigada? Esta inquietud ha
convertido la lucha por la justicia
en algo inquietante y exigente.

El riesgo de separar el servicio de
la fe de la promocion de la justicia
ha existido desde el inicio. Sin em-

bargo, la fecundidad del binomio
fe-justicia procede de radicalizar
cada uno de los polos de la tensién
hasta descubrir que hay un tipo de
trabajo por la justicia que brota y
aumenta la fe, y un modo de creer
que fortalece la promocion de la
justicia y le proporciona un nuevo
sentido.

La mision en favor de la justicia
requiere imperiosamente discerni-
miento. Las opciones que tomar,
nunca claras y muy delicadas, re-
claman hasta los ultimos resortes
de la espiritualidad ignaciana, con
el fin de identificar las decisiones
mas alineadas con el Evangelio y
tener el valor de llevarlas adelan-
te. La busqueda de la justicia ex-
prime la espiritualidad ignaciana
y la conduce a sus expresiones
maximas. La CG34, con su orien-
tacion sapiencial, que parte de la
experiencia, ayudo a percatarse de
la importancia de la espiritualidad
ignaciana en la promocion de la
justicia.

Los conceptos de solidaridad
(CG34) y reconciliacion (CG35
y 36), que han tratado de com-
plementar los significados de la
promociéon de la justicia, no han
logrado dinamizar a la Compaiiia
como lo hizo la opcidn fe-justicia.
Trataron de suavizar la dureza del
concepto de justicia, de arromar su
filo, pero sigue quedando algo en
la justicia que la hace irreductible
y absolutamente insustituible en la
mision actual de la Compania. Es
el concepto mas movilizador; la
solidaridad y la reconciliacion no
han logrado desbancarle. Perderlo
o desleirlo conduciria a una pérdi-




10.

da de mordiente en la mision de la
Compaiiia.

Hemos comprendido que la di-
mension ecoldgica constituye el
contexto en el que se desarrollan
las condiciones sociales de los mas
pobres. La justicia serd ya siempre
socioambiental. El papa Francisco
vino en nuestra ayuda acufiando
el término ecologia integral, en la
que lo social y lo ambiental que-
dan inseparablemente unidos. Al
mismo tiempo, nuestro foco siem-
pre estara en las personas, la obra
de Dios, de tal manera que nuestro
esfuerzo en el campo ecologico
esté vinculado al bien de los seres
humanos, creados a imagen y se-
mejanza de Dios.

En el servicio a los pobres y en la
promocion de la justicia, nuestra
fe ha quedado profundamente en-
riquecida, tal como se decia en la
CG34, en textos que ya han sido
mencionados: «Nuestro servicio,

especialmente el de los pobres, ha
hecho mas honda nuestra vida de
fe, tanto individual como corpo-
rativamente: nuestra fe se ha he-
cho mas pascual, mas compasiva,
mas tierna, mas evangélica en su
sencillez» (d. 2, n. 1). Y también,
«[al peregrinar con los pobres] nos
hemos sentido impactados por su
fe, renovados por su esperanza,
transformados por su amor» (d. 3,
n. 1).

Definitivamente, hay mucha vida de-
tras de estos cincuenta afios desde la
promulgacion del Decreto cuarto. El
Espiritu ha impulsado y guiado a la
Compaiiia, a través de muchos dolores
y conflictos, en un camino que, como
todos los del Reino, esta lleno de lu-
ces, pero nunca exento de dificultades.
Queda seguir haciendo historia, pro-
fundizando la fe, radicalizando la jus-
ticia, acompafiando y sirviendo a las
victimas de este mundo.

29




NOTAS

1 Recibio 187 votos a favor y 11 en contra. Acta,
Actio 76, 559, citado por Alfonso A1varez Bo-
LADO, «La Congregacion General 32» en Gian-
ni LA BELLA (ed.), Pedro Arrupe, General de la
Compaiiia de Jesiis. Nuevas aportaciones a su
biografia, Mensajero-Sal Terrae, 2007, p. 333.

2 Ibid, p. 333.

3 Bill Ryan fue uno de los congregados en la
CG32. Era el delegado inglés procedente de la
Provincia de Canada. El 16 de febrero de 2012,
habld a sus hermanos jesuitas y colaboradores
laicos sobre «Jesuitas y la justicia en la CG32».
Elabor6 un texto escrito, no editado, del cual
esta tomada y traducida esta afirmacion.

4 Durante anos, este ha sido ¢l lema de la red de
Fe y Alegria: ofrecer «educacion alla donde
termina el asfalto», un modo de sefialar que su
mision esta dirigida a los nifios marginados que
habitan las periferias.

5 Urbano VALERO, «Al frente de la Compaiiia: la
Congregacion 31», en Gianni LA BELLA (ed.),
op. cit., p. 151.

6 Documento conclusivo de la Asamblea del CE-
LAM (Medellin, 1968).

7 La cursiva es del autor.

8 Cf. Jon SoBriNO, «Centralidad del reino de
Dios en la teologia de la liberaciony, en Myste-
rium Liberationis: conceptos fundamentales de
la teologia de la liberacion. Coordinado por Ig-
nacio ELLACURIA, Jon SoBRINO, Vol. 1, Tomo 1,
Trotta, 1994 (2% ed.), p. 468.

9 Jean-Yves CALVEZ, Fe y justicia. La dimension
social de la evangelizacion, Sal Terrae, 1985,
p- 33.

10 «De apostolatu sociale in America Latina», en
Acta Romana vol. XIV (1961-1966), fasciculo
VI, pp. 784-793, p. 791.

11 «Carta de los provinciales de América Latina a
los jesuitas del continente», en Jesuitas. Anua-
rio de la Compaiiia de Jesus, 1968-1969, p. 74.

12 Pedro ARRUPE, La Iglesia de hoy y del futuro,
Mensajero-Sal Terrae, Bilbao-Santander, 1982,
p- 312.

13 Ibid., p. 332.

14 Pedro ARRUPE, «La promocion de la justicia y
la formacion de las Asociaciones de AA. AA,

30

de los jesuitas», en Hombres para los demas,
Asociacion de Antiguos Alumnos de Caspe y
Sarria, Barcelona, 1983, p. 161.

15 P. ARRUPE, «Carta de convocatoria de la Con-
gregacion General 32», Acta Romana XVI,
1973, p. 126.

16 Ibid., p. 126.

17 P. ARRUPE, «Salutatio inauguralis patris Gene-
ralis», en Acta Congregationis 32, Actio 1, 5.

18 Se recibieron exactamente 1020 postulados; en
la CG31 habian llegado 2021 postulados. Por
contraste, en las dos ultimas Congregaciones
(CG35 en el afio 2008 y CG36 en 2016) se re-
cibieron poco mas de 300 postulados en cada
una de ellas. La gran cantidad de postulados en
Congregaciones 31 y 32 habla del dinamismo
de la Compaiia en esos afios y de la necesidad
de cambios que los jesuitas percibian.

19 Jean-Yves CALVEZ, op. cit., p. 46.

20 Acta Congregationis 32, Actio 14, pp. 65-66.

21 Cf. Peter-Hans KOLVENBACH, Servicio de la
fe y promocion de la justicia, Alocucion en la
Universidad de Santa Clara, 2000, §12.

22 Son textos en los que la naciente Compaiiia ex-
presa su forma de vida religiosa, aprobados y
confirmados por los papas Paulo III (1540) y
Julio IIT (1550). Se hara referencia a la segun-
da version de 1550, que completa la previa de
1540.

23 Cf. Jean-Yves CALVEZ, op. cit., p. 51.

24 Cf. Jean-Yves CALVEZ, op. cit., p. 99.

25 Peter-Hans KOLVENBACH, op. cit., §19.

26 Pedro ARRUPE, Arraigados y cimentados en la
caridad, 1981, n. 57.

27 Ibid.

28 Citado por Alvarez BoLADO, op. cit., p. 275.

29 Es Johann Baptist METZ el tedlogo que mas ha
desarrollado esta idea en Por una mistica de
ojos abiertos: cuando irrumpe la espirituali-
dad, Herder, 2013.

30 Peter-Hans KOLVENBACH, op. cit., §49.

31 Ignacio ELLACURIA, «Universidad, derechos
humanos y mayorias populares», en Revista
ECA 406, 1982, p. 791.

32 Cf. San Pablo en Rom 4,18.

33 Cf. Jean-Yves CALVEZ, op. cit., pp. 64-65.




34 Carta del Cardenal Villot en nombre del Papa,
del 2 de mayo de 1975 al P. Arrupe, en la que
devuelve los documentos de la CG32, acompa-
fiandolos de una serie de observaciones. Citada
por Jean-Yves CALVEZ, op. cit., p. 60.

35 Ibid., p. 61.

36 Pedro ARRUPE, «Informe del Padre General so-
bre el estado de la Compania», en Acta Roma-
na XVII (1977-79), fasciculo 11, pp. 422-450.

37 Pedro ARRUPE, op. cit.

38 Miguel Cruzapo, «Una opcion a llevar
en el corazon», en Promotio lustitiae 115,
2014, p. 21.

GLOSARIO

39 Michael JEYARAJ, «Recepcion e implementa-
cion del Decreto 4 por la provincia de Madu-
rai», en Promotio lustitiae 115,2014, p. 57.

40 Ibid.

41 Miguel CruzapoO, op. cit., p. 21.

42 Benjamin GONZALEZ BUELTA, «El proceso de
nuestra mision: diadlogo entre lo “in” a lo “in-
ter”», en Promotio lustitiae 115, 2014, p. 18.

43 El texto mas elocuente es CG34, d. 2, n. 19.

44 Papa Francisco, Carta Enciclica Laudato Si’,
2015, n. 48.

45 Peter-Hans KOLVENBACH, Carta sobre el Apos-
tolado Social, 2000, n. 5.

Congregacion General
y Congregacion de Procuradores

La Congregacion General es el érgano
supremo de gobierno de la Compaiiia de
Jesus y tiene poder legislativo. Se reune
para elegir un nuevo Superior General,
cuando el anterior ha fallecido o estd in-
capacitado. También puede reunirse si el
Superior General la convoca para tratar
asuntos de importancia. A lo largo de la
historia solo ha habido 36 Congregacio-
nes. La mas reciente, la Congregacion
General 36, se llevd a cabo en 2016.
Existen, también, las llamadas Congre-
gaciones de Procuradores, que se cele-
bran cada ocho aflos y sondean el estado
de la Compaiia universal y la necesidad
de convocar o no una Congregacion Ge-
neral. Estas ultimas no tienen poder le-
gislativo.

Decreto

Un «decreto» es un documento legisla-
tivo que ha sido debatido y elaborado
durante una Congregacion General. A
partir de los decretos se actualiza la mi-
sion de la Compaiiia y se despliega su
gobierno a través de prioridades, nuevos
organos de gobierno u otras instancias.

Padre General (también Superior
General o Prepoésito General)

El Superior General es la persona que re-
cibe el mandato, por parte de la Congre-
gacion General, de gobernar desde Roma
el dia a dia de la Compaiiia, junto a sus
consejeros y el resto de estructuras de go-
bierno. Es un cargo vitalicio, aunque es
posible la renuncia en caso de edad avan-
zada y limitacion de capacidades.

31




PREGUNTAS PARA LA REFLEXION

En el cuaderno se describe el contexto eclesial, social y politico en el que se
desarroll6 el decreto cuarto. ¢ Qué «signos de los tiempos» contintan siendo
vigentes y cudles deberian ser tenidos en cuenta por su novedad?

En la p. 14 se describe la justicia de la que habla el Decreto. ¢ Te sientes
identificado/identificada con esta descripcion? ;Es un concepto de justicia
que responde a la realidad actual?

Cuando el autor refiere el peligro de disolucion de la justicia evangélica dentro
de caridad cristiana (p. 15), ¢ estas de acuerdo con esta afirmacion? ;Crees
que es un peligro real?

En las pp. 17-18 el autor habla del binomio fe y justicia. ; Qué subrayados
harias de estas paginas y qué aprendizajes para la vida de fe y la pastoral?

En la p. 25, el autor habla de tres conceptos (justicia, solidaridad y reconcilia-
cion) mediante los cuales se ha intentado expresar la opciéon promovida por
el decreto cuarto. ; Qué matices y qué riesgos aporta cada concepto a la hora
de desplegar la misidn descrita en el decreto cuarto?

Después de leer las reflexiones finales que sugiere el autor, complétalas con
tu reflexiéon personal.

*Si lo deseas puedes enviarnos tus respuestas, reflexiones y opiniones al correo
cuadernos@fespinal.com. Para nosotros, conocerlas es muy importante.

32




Cristianisme i Justicia (Fundacio Lluis Espinal) es un centro de estudios
creado en Barcelona el ano 1981. Agrupa un equipo de voluntariado
intelectual que tiene por objetivo promover la reflexion social y
teologica para contribuir a la transformacion de las estructuras sociales
y eclesiales. Forma parte de la red de centros Fe-Cultura-Justicia de
Espanay de los Centros Sociales Europeos de la Compania de Jesus.

Cuadernos CJ
Ultimos titulos

236. Cristo y las culturas. C. Maza

237. Contra la necronomia. |. Zubero

238. Del Sinodo al jubileo: construyendo comunidad en didlogo. C. Inogés
239. Dar razon de la esperanza en tiempos de incertidumbre. F. J. Vitoria
240. Hacia el poscapitalismo. R. Diaz-Salazar

241. Testimonios de un Dios que no extrana. Cristianisme i Justicia

242. Elmalestar bueno. R. Zafra

243. Fey Justicia. Celebrando nuestras raices. P. Alvarez de los Mozos

La Fundacié Lluis Espinal envia gratuitamente los
cuadernos CJ. Si desea recibirlos, pidalos a:

Cristianisme i Justicia

Roger de Lluria, 13, 08010 Barcelona
93 317 23 38 - info@fespinal.com
www.cristianismeijusticia.net

También puede descargarlos en:
www.cristianismeijusticia.net/es/cuadernos

Colabora con nososotros:
www.cristianismeijusticia.net/es/donativos

NGEOR

Noviembre del 2025 - Tiraje: 35.000 ejemplares




	Cubierta
	Contenido
	Créditos
	Prólogo
	Introducción
	Antecedentes
	Ámbito internacional
	Ámbito eclesial
	La reacción de Pedro Arrupe

	El Decreto cuarto de fe y justicia
	Algunos contenidos característicos del Decreto
	¿De qué justicia habla el Decreto?
	Justicia vs. caridad
	La dimensión política de la justicia

	El binomio fe-justicia
	La recepción del Decreto cuarto

	Evoluciones posteriores
	Los aportes de la Congregación General 34 (1995)
	Las Congregaciones 35 (2008) y 36 (2016)
	Hacia una justicia socioambiental
	¿Un apostolado social en declive?


	Reflexiones finales 
	Notas
	Glosario
	Preguntas para la reflexión



