
243CUADERNOS

Fe y Justicia. Celebrando 
nuestras raíces

Patxi Álvarez de los Mozos



FE Y JUSTICIA. CELEBRANDO NUESTRAS RAÍCES

Patxi Álvarez de los Mozos SJ

Prólogo  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . � 3

Introducción  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . � 5

Antecedentes  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . � 6

El Decreto cuarto de fe y justicia  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . � 11

Evoluciones posteriores  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . �21

Reflexiones finales  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . �27

Notas  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . �30

Glosario  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . �31

Preguntas para la reflexión  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . � 32



Edita Cristianisme i Justícia. Roger de Llúria, 13, 08010 Barcelona
Tel. 93 317 23 38, e-mail: info@fespinal.com, www.cristianismeijusticia.net 
Imprime: Ediciones Rondas S.L. Depósito Legal: B 20625-2025 
ISBN: 978-84-9730-571-6, ISSN: 0214-6509, ISSN (virtual): 2014-6574 

Dibujo de la portada: Roger Torres. Edición: Anna Barba y Santi Torres 
Corrección del texto: Cristina Illamola. Maquetación: Pilar Rubio Tugas
Impreso en papel y cartulina ecológicos. Noviembre del 2025

Esta publicación se distribuye gratuitamente. Colabora y únete 
a las personas que lo hacen posible. 

•	 Bizum código: 05291
•	 Transferencia: ES23 2100 3205 1225 0002 4607 
•	 www.cristianismeijusticia.net/es/donativos 

Patxi Álvarez de los Mozos. Jesuita, licenciado en Teología sistemática y en In-
geniería de telecomunicaciones, y doctor en Estudios Internacionales e Intercul-
turales por la Universidad de Deusto. Ha sido director en Roma del Secretariado 
para la Justicia Social y la Ecología de la Compañía de Jesús. Ha trabajado en la 
ONG Alboan y ha sido Delegado de Discernimiento y Planificación Apostólica de 
la Provincia de España. 



3

PRÓLOGO

El Concilio Vaticano II, clausurado en 1965, supuso un momento de 
renovación y apertura muy importante para la Iglesia Católica. Uno de 
los cambios más visibles fue la reforma litúrgica y el uso de las len-
guas vernáculas en ella, novedad que afectó a todos los católicos del 
mundo. Otros cambios que el Concilio promovió tuvieron que ver con 
el ecumenismo, la relación de la Iglesia Católica con otras religiones y, 
muy especialmente, la voluntad de abrirse al mundo. Para el Concilio, 
la sociedad no debía ser vista como una amenaza a la fe, sino como 
el lugar en el que los creyentes nos insertamos para contribuir con 
nuestras propias convicciones.

El Concilio también invitó a renovar la 
vida religiosa. Para ello, puso énfasis 
en dos criterios fundamentales: por un 
lado, había que seguir inspirándose en 
el carisma de las fundadoras y funda-
dores, volver a las raíces y, desde ellas, 
adaptarse a los nuevos tiempos; y, por 
el otro, había que comprender las di-
námicas sociales e integrarse en ellas. 
En este sentido, la vida religiosa apos-
tólica debía escuchar atentamente los 
gozos y las alegrías de las personas de 
la época para anunciar el Evangelio de 
Jesucristo.

Los jesuitas, respondiendo al lla-
mado del Concilio, trataron de volver a 
sus raíces para recuperar lo mejor de la 

tradición de Ignacio de Loyola: su espi-
ritualidad y, en concreto, los Ejercicios 
Espirituales. Por otro lado, en su bús-
queda de un servicio auténtico a per-
sonas y a comunidades, reconocieron 
la pobreza como el drama del tiempo: 
millones de personas excluidas de una 
vida digna que padecían (y padecen) 
una conculcación sistemática de sus 
derechos. En el año 1975, en una reu-
nión de la Congregación General 32*, 
se formula la misión de la Compañía 
de Jesús como «el servicio de la fe, del 
que la promoción de la justicia consti-
tuye una exigencia absoluta». 

Desde entonces, esta interacción 
continua entre fe y justicia va a ir 



4

configurando el modo de pensar y de 
actuar de la Compañía. El Decreto* 
cuarto de esa Congregación, que es el 
que recoge la misión, se va a conver-
tir en una referencia fundamental para 
comprender las opciones personales e 
institucionales de los jesuitas durante 
estos últimos cincuenta años. 

Cristianisme i Justícia es un fru-
to directo de esa opción, y es por eso 
que nos alegramos de publicar este 
Cuaderno, obra del compañero jesui-

ta Patxi Álvarez de los Mozos. Él ha 
conseguido, además de una síntesis del 
documento y su elaboración, ofrecer-
nos una panorámica amplia y detallada 
de las implicaciones que tuvo su apli-
cación y los retos que actualmente pre-
senta la apasionante fórmula. ¿Sigue 
«el servicio a la fe y la promoción de la 
justicia» siendo vigente?

José Ignacio García SJ
Director de Cristianisme i Justícia



5

INTRODUCCIÓN

El 3 de marzo de 1975, la Congregación General 32 (CG32) aprobó el 
decreto Nuestra misión hoy por amplia mayoría.1 En su segundo pá-
rrafo se afirma: «La misión de la Compañía de Jesús hoy es el servicio 
de la fe, del que la promoción de la justicia constituye una exigencia 
absoluta», una expresión sintética que permite recordar su contenido 
esencial. El decreto ocupó finalmente el cuarto lugar entre los dieciséis 
aprobados y así se conoce hasta hoy, como el «Decreto cuarto» –ha 
habido otros muchos decretos en la cuarta posición en la historia, pero 
solo este se denomina así– o, también, «Decreto fe-justicia».

El decreto fue fruto de un diligente 
ejercicio de discernimiento dentro de 
la Congregación a lo largo de trece 
semanas. Como dirá Álvarez Bolado: 
«Seguramente no ha habido ningún 
otro texto en cuyo contenido y for-
mulación la Congregación haya par-
ticipado tan dialéctica y activamen-
te [...]. Es realmente un texto que la 
Congregación entera, laboriosamente, 
ha alumbrado».2 Bill Ryan, uno de los 
congregados, afirmaba en los últimos 
días de su vida algo semejante, utili-
zando palabras más ásperas: «Dudo 
que dispusiéramos hoy de este decreto 
si no hubiéramos pagado un alto pre-
cio en sufrimiento, incomprensión y 
frustración. Para mí personalmente, 
la Congregación fue una de las expe-
riencias más difíciles de mi vida».3 

Es preciso recibirlo así, como el fruto 
de un discernimiento de la Compañía 
reunida en Congregación, un don del 
Espíritu que renueva en cada tiempo 
histórico la misión de la Iglesia.

En 2025 se cumplen, por tanto, 
50 años de aquel acontecimiento que 
proporcionó a la Compañía de Jesús 
una nueva orientación de su misión, 
comenzando un camino de nuevos 
compromisos, pero también de dudas 
y dificultades. Este Cuaderno pretende 
ser un recordatorio de aquel aconte-
cimiento para renovar su actualidad y 
rendir un homenaje a tantos jesuitas y 
laicos –mujeres y hombres– que se han 
comprometido enteramente con esta 
misión en favor de la justicia, tomando 
pie en su propia fe, aun en medio de 
conflictos e incomprensiones.



6

ANTECEDENTES

Una vez más, la experiencia precedió a la opción. Primero fueron los 
curas obreros, que decidieron acompañar a los trabajadores como uno 
más entre ellos, desde las fábricas y en sus luchas; las comunidades 
de inserción en barriadas periféricas o en chabolas; los misioneros que 
en países pobres entregaban sus vidas para que las personas pudie-
ran salir de su miseria; la lenta evolución de los centros sociales de 
investigación y acción social; la educación ofrecida a los más pobres, 
como hiciera Fe y Alegría, «allá donde termina el asfalto»;4 las luchas 
por los derechos sociales y civiles…

Todas estas experiencias que se dieron 
en la Iglesia, aun siendo minoritarias 
dentro de la Compañía, hicieron con-
tactar a los jesuitas con los pobres, 
experimentar sus sufrimientos y ad-
vertir las estructuras de injusticia que 
los sometían a una situación que los 
degradaba y de la que no podían salir. 
La opción por la justicia, antes que una 
declaración, fue un grito que clamaba 
al cielo, pidiendo justicia en un mundo 
atravesado por la maldad. Brotó de la 
vida junto a los empobrecidos del pla-
neta. Así nació. 

De otra parte, y apoyándose en las 
experiencias de cercanía a los pobres, 

en aquellos años se alcanzaron una se-
rie de hitos sociales y eclesiales que 
fueron preparando el camino para la 
declaración del Decreto cuarto. El es-
cenario eclesial general venía enmar-
cado dentro del Concilio Vaticano II 
(1962-1965), celebrado poco antes, 
que desencadenó grandes cambios en 
la Iglesia católica y que, entre otras co-
sas, obligó a órdenes y congregaciones 
religiosas a un proceso acelerado de 
adaptación, que recibió el nombre en 
italiano de aggiornamento, equivalente 
a una actualización del cuerpo y el alma 
de la vida religiosa. El P. Pedro Arrupe 
fue elegido General* de la Compañía 



7

de Jesús en 1965, el mismo año en que 
terminó el Concilio. Ese año también 
se celebró la CG31, en la que participa-
ron bastantes de los jesuitas que habían 
sido peritos teólogos del Concilio. Di-
cha Congregación fue la que implantó 
la mayor parte de las transformaciones 
requeridas y en el curso de la historia 
debe entenderse como la Congrega-
ción del gran cambio. Muchos jesuitas 
congregados percibían entonces un 
dilema existencial en la Compañía de 
Jesús: «O renovarse, revigorizarse y 
adaptarse profundamente, o verse abo-
cada a perder progresivamente el vigor 
espiritual y apostólico que necesitaba 
para cumplir su finalidad original en 
las nuevas circunstancias del mundo y 
de la Iglesia»5. Definitivamente, eran 
tiempos de grandes cambios. 

Ámbito internacional

En esos años, aún en medio de la 
Guerra Fría, existe la conciencia de 
vivir en un solo mundo en el que las 
relaciones internacionales son cada 
vez más importantes, a la vez que las 
transformaciones culturales y avances 
tecnológicos en unos pocos países van 
alcanzando a todas las naciones, gra-
cias a las crecientes comunicaciones. 
Este sentimiento de pertenencia a una 
única humanidad es particularmente 
fuerte en un cuerpo como la Compañía 
de Jesús, que en esos momentos tenía 
un gran número de misioneros proce-
dentes de Europa y Estados Unidos, 
principalmente, en otros países que lla-
mará «de misión». Los jesuitas tienen 
conciencia de formar parte de un cuer-
po universal, la Compañía, dirigido al 
mundo entero.

En los años 60, va llegando a su fin 
el largo proceso de descolonización, 
a través del cual pueblos enteros que 
durante el s. xix habían sido sometidos 
por las metrópolis europeas se consti-
tuyen en estados independientes. Sur-
gen así la mayor parte de las naciones 
africanas, muchas de las cuales pronto 
se verán envueltas en guerras por el 
control del poder. 

En las décadas de los 60 y 70, se 
conceptualiza la teoría de la dependen-
cia, de acuerdo con la cual los países 
subdesarrollados siguen proporcio-
nando materias primas a bajo coste a 
los países ricos, los cuales, a su vez, 
producen manufacturas que posterior-
mente son vendidas a mayor precio a 
los países pobres, perpetuando su po-
breza y aumentando las desigualdades 
globales. Se trata de un sistema per-
verso e injusto que preserva la rique-
za de unos pocos países privilegiados 
en detrimento de pueblos enteros; un 
modo de organización que convierte en 
dependientes a estas nuevas naciones 
y a otras muchas, tanto en Asia como 
en América Latina. Los países pobres 
lo serían entonces porque hay naciones 
ricas que se benefician de ellos. La es-
tructura es esencialmente injusta. Esta 
teoría de la dependencia, posteriormen-
te matizada, va conformando la visión 
de la época en las mentes más lúcidas. 

También en estas décadas y por pri-
mera vez en la historia, la humanidad 
cobra conciencia de que el hambre en 
el mundo puede ser erradicada, pues se 
cuenta con los suficientes recursos para 
dar de comer a todas las poblaciones. 
No es un problema de recursos, como 
lo había sido hasta entonces, sino de 
su distribución. Esta realidad era un 
aguijón en el corazón del P. Arrupe, 



8

que no era capaz de entender que el ser 
humano pudiera acabar con el hambre 
y sencillamente no quisiera. Como se 
terminará diciendo con dolor e indig-
nación en el mismo Decreto cuarto: 
«A pesar de las posibilidades abiertas 
por la técnica, se hace más claro que 
el hombre no está dispuesto a pagar el 
precio de una sociedad más justa y más 
humana» (n. 20). 

La revolución de mayo del 68, que 
surge en Francia –pero cuya ola cultu-
ral se propaga a la juventud de muchos 
países–, lleva consigo un cuestiona-
miento de las bases sobre las que se 
asienta la civilización occidental, con 
un ataque directo al capitalismo y la 
sociedad de consumo. Quedan desau-
torizados los partidos políticos, los sin-
dicatos, las Iglesias, etc. en un canto a 
una nueva libertad. La juventud exhibe 
grandes ansias de transformación so-
cial, en búsqueda de una sociedad más 
auténtica y justa. 

Por último, vale la pena también 
destacar la presencia extendida de dic-
taduras en muchos países, en los que la 
injusticia cobra formas extremas de per-
secución política y social, donde se usan 
detenciones arbitrarias o torturas como 
forma de coerción social. El contexto de 
la Guerra Fría va a impulsar proyectos 
de liberación de estas dictaduras bajo la 
forma de guerrillas de izquierdas que se 
opondrán a los proyectos dictatoriales. 
Por su parte, en los países comunistas 
de corte totalitario, la persecución so-
cial y religiosa es constante. 

Hay, por lo tanto, en numerosos 
países, una efervescencia de la con-
ciencia social y de los movimientos 
civiles que empuja a un cambio de es-
tructuras, con la aspiración a un mundo 
más justo y humano. 

Ámbito eclesial 

El Concilio Vaticano II, que finalizó en 
1965, trajo consigo un nuevo diálogo 
de la Iglesia con el mundo, asumiendo 
muchas de las transformaciones cultu-
rales que se habían producido en los 
últimos siglos y ante las que, históri-
camente, la Iglesia se había quedado 
al margen o se había opuesto. Fue un 
concilio eminentemente eclesial, en el 
que se señalaba la senda de las adapta-
ciones que la Iglesia debía seguir. Su 
recepción no fue sencilla y podríamos 
decir que, sesenta años después de su 
finalización, aún no se han desplegado 
todas las transformaciones que deman-
daba. 

Uno de los textos importantes del 
Concilio fue la constitución apostólica 
Gaudium et Spes, que trata precisa-
mente de la presencia de la Iglesia en 
el mundo moderno. El género del texto 
es novedoso en relación con otros de 
anteriores concilios, pues se aleja de 
cuestiones exclusivamente doctrinales 
y se centra en la acción del Espíritu en 
el mundo actual. El Concilio invitaba a 
detectar los «signos de los tiempos», es 
decir, llamaba a descubrir en este mun-
do roto, atravesado por la increencia y 
la injusticia, la presencia del Dios de la 
vida que hace nuevas todas las cosas; 
una presencia que reclama el compro-
miso cristiano en la consecución de un 
mundo más justo y más humano. 

En 1967 Pablo VI publicará su en-
cíclica social Populorum Progressio 
sobre el desarrollo de los pueblos, en 
la que señalará que la paz es el nuevo 
nombre del progreso. También subra-
yará que el progreso del que la Iglesia 
habla abarca a todas las personas y a 
todas las dimensiones de la persona. 



9

Apunta a estructuras sociales, pero 
incluye el corazón humano. Es tarea 
cristiana contribuir a desplegar este 
progreso social que debe incorporar 
todas las dimensiones humanas. 

En 1968 se celebra en Medellín, 
Colombia, la Asamblea del episcopa-
do latinoamericano. La realidad que 
golpea la mirada de los obispos allí 
reunidos es la injusticia generalizada 
en el continente, que mantiene a sus 
poblaciones sometidas y pobres: «La 
miseria que margina a grandes grupos 
humanos, como hecho colectivo, cla-
ma al cielo. [...] La búsqueda cristia-
na de la justicia es una exigencia de la 
enseñanza bíblica [...]. En la búsque-
da de la salvación debemos evitar el 
dualismo que separa la santificación 
de las tareas temporales».6 Habla, por 
tanto, de la necesidad de trabajar por 
la justicia en el contexto de la miseria 
que viven las naciones latinoameri- 
canas. 

En 1971 se reúne el Sínodo de los 
Obispos, cuyo documento final fue 
aceptado y confirmado en su totali-
dad por Pablo VI. En él se mencionan 
«las graves injusticias que envuelven 
el mundo humano con una red de do-
minios, de opresiones y de abusos 
que sofocan la libertad e impiden a la 
mayor parte del género humano parti-
cipar en la edificación y en el disfrute 
de un mundo más igual y más frater-
no». A su vez, el Sínodo emitirá la 
siguiente afirmación: «La acción en 
favor de la justicia y la participación 
en la transformación del mundo se nos 
presenta claramente como una dimen-
sión constitutiva de la predicación del 
Evangelio».7 El trabajo por la justicia 
resulta, así, constitutivo del anuncio 
cristiano. Nunca se había ido tan lejos. 

Y continuará del siguiente modo: «El 
amor cristiano al prójimo y la justicia 
no se pueden separar. Porque el amor 
implica una exigencia absoluta de jus-
ticia, es decir, el reconocimiento de la 
dignidad y de los derechos del prójimo 
[...]. La misión de predicar el Evange-
lio en el tiempo presente requiere que 
nos empeñemos ya ahora en la libera-
ción integral del hombre». Los obispos 
creen que trabajar por la justicia forma 
parte medular del anuncio cristiano, al 
menos los reunidos en 1971. 

Ese mismo año, Gustavo Gutiérrez 
publica su libro Teología de la libe-
ración: perspectivas. Toda teología 
nombra algo último que opera como 
elemento estructurador del conjunto 
de la reflexión sobre la fe. En el caso 
de la teología de la liberación, este ele-
mento es precisamente la liberación, 
principalmente de los pobres.8 Con 
ella –como también con la teología po-
lítica que Jürgen Moltmann inaugura 
en esas décadas– se abre la vía a que 
sea posible hablar de todos los conte-
nidos de la fe: Dios y Cristo, gracia y 
pecado, amor y esperanza, etc. a partir 
de una realidad secular, en este caso, 
la necesidad de una liberación de los 
pobres, que viven en una situación de 
opresión y pecado estructural. Este es 
el hecho fundamental que se presta a la 
consideración teológica con el objeto 
de reflexionar y expresar sobre la fe. 

Como dirá Jean-Yves Calvez, en el 
período entre 1968-1974 se desarrolla 
en la Iglesia católica la «voluntad de 
una más profunda inserción del cristia-
nismo en la vida concreta de los hom-
bres y de los pueblos. Y es en torno a la 
palabra “justicia” y al tema de la libe-
ración de la injusticia donde no tardará 
en producirse la cristalización».9 



10

La reacción de Pedro Arrupe

El P. Arrupe no se mantuvo al margen 
de esta nueva sensibilidad dentro de la 
Iglesia; al contrario, dada su trayecto-
ria personal de contacto con el sufri-
miento humano en distintos lugares, 
se manifestó en diversos momentos en 
completa sintonía con la necesidad de 
una mayor justicia en el mundo. En una 
carta sobre el apostolado social dirigida 
a los Provinciales de América Latina 
el 12 de diciembre de 1966, les decía 
que, dada la situación del continente, 
la Compañía tiene la «obligación mo-
ral de repensar todos sus ministerios y 
apostolados y de analizar si realmente 
responden a los requisitos de la urgen-
cia y prevalencia de la justicia y aun 
de la equidad social».10 Parece un texto 
premonitorio, pues la necesidad de re-
pensar todos los ministerios y aposto-
lados a partir de la consideración de la 
justicia será, años después, una de las 
demandas del Decreto cuarto. 

Los propios Provinciales latinoa-
mericanos escribirán en mayo de 1968 
una carta a todos los jesuitas de sus 
provincias –conocida como Carta de 
Río– en la que señalaban que «la mayor 
parte de los habitantes del continente 
se hallan en una situación de miseria, 
cuya injusticia –en frase de Pablo VI– 
exige en forma tajante el castigo de 
Dios [...]. Por eso nos proponemos dar 
a este problema una prioridad absoluta 
en nuestra estrategia apostólica».11 

Tras el Sínodo de los obispos de 
1971, en el que Arrupe participó, él 
mismo recibió la encomienda de ela-
borar un texto que recogiera formas en 
las que expresar la opción por la justi-
cia. En pocos meses preparó un folle-
to titulado Testimonio por la justicia, 

que fue profusamente difundido. Entre 
otras afirmaciones, allí Arrupe afirma 
que «el Evangelio es un evangelio de 
amor. Pero el amor exige la justicia. El 
Evangelio, por tanto, es un evangelio 
de justicia; es la buena noticia anuncia-
da a los pobres».12 Concibe «la acción 
de la justicia, ante todo, como una libe-
ración [...] que afecta a las estructuras, 
y que requiere, evidentemente, cierta 
forma de compromiso político».13 La 
exigencia de la justicia por motivo del 
amor cristiano y la necesidad de trans-
formar las estructuras a través de un 
trabajo político son demandas que van 
a aparecer con claridad en el Decreto 
cuarto que pronto se redactará. 

Finalmente, podemos recordar la 
alocución que el P. Arrupe tuvo a los 
antiguos alumnos reunidos en Valen-
cia. Les dirigió estas palabras: «¿Aca-
so nosotros mismos, los jesuitas, os he-
mos educado en la justicia? [...] Creo 
que los jesuitas tenemos que responder 
con toda sinceridad y humildad que no, 
que no os hemos educado para la justi-
cia, tal como hoy lo exige Dios de no-
sotros [...] Debemos llenar esa laguna 
para que la educación que se imparte 
en nuestros colegios esté a la altura de 
las exigencias de la justicia en el mun-
do contemporáneo».14

En definitiva, el contexto eclesial 
y de la Compañía surgido en el marco 
del posconcilio compone un caldo de 
cultivo propicio para el compromiso 
que la Compañía adoptará en la CG32 
en su Decreto cuarto. Este no surge de 
la nada, como si fuera una ocurrencia 
sorprendente, sino que responde a una 
conciencia creciente de la necesidad de 
que la Iglesia trabaje en favor de la jus-
ticia como parte esencial del anuncio 
del Evangelio. 



11

EL DECRETO CUARTO DE FE Y JUSTICIA

Pocos años después de haber sido elegido General, el P. Arrupe se 
convenció de que no bastaba con el esfuerzo llevado a cabo por la 
CG31 de adaptación de la Compañía de Jesús a las demandas del 
Concilio y del momento histórico, sino que se precisaba una nueva 
Congregación que fortaleciera y orientara ese cambio, previo «examen 
profundo, objetivo y abierto de la situación actual».15 

El mundo y la Iglesia estaban evolu-
cionando a gran velocidad y Arrupe 
pensaba que había que responder con 
resolución y con discernimiento, de 
ahí que la convocatoria estuviera mo-
tivada «por la necesidad de precisar 
y concretar aún más el modo de ser-
vicio que la Compañía debe prestar a 
la Iglesia en un mundo que va cam-
biando rápidamente».16 No fue para 
él una decisión sencilla; al contrario, 
como él mismo confesó en su primera 
alocución a la Congregación, aquella 
resolución «fue la mayor de todo mi 
generalato».17 

La CG32 recibió más de mil pos-
tulados procedentes de las Congrega-
ciones provinciales. Los postulados 
son peticiones o demandas que los 
jesuitas dirigen desde sus provincias, 

bien a la propia Congregación, o bien 
al P. General.18 Uno de estos postula-
dos procedía de un centro social de la 
Provincia de México y solicitaba a la 
CG que comprometiera a la Compañía 
en la justicia internacional, de manera 
que toda la reflexión sobre el modo de 
vida y sobre la misión apostólica estu-
viera considerada desde esta perspec-
tiva. También pedía al P. General que 
dinamizara una reflexión sobre la jus-
ticia internacional dirigida a todos los 
jesuitas19. Este postulado, considerado 
por algunos como modelo, fue acogido 
por el Center of Concern de Washing-
ton, un centro social de la Compañía 
en Estados Unidos. Allí lo tradujeron 
y lo difundieron por el ámbito inglés 
y, a su vez, se propagó en el ámbito 
francés. Fue bien recibido por muchas 



12

provincias, al punto de que trece con-
gregaciones provinciales lo aprobaron 
y enviaron a la CG, mientras otras mu-
chas adoptaron una parte de su lengua-
je. Así, numerosas provincias expresa-
ron el deseo de un compromiso social 
de la Compañía y de una opción de la 
Compañía en favor de la promoción de 
la justicia. No cabe duda de que esto 
impulsó la consideración de la justicia 
como un elemento esencial de la vida 
y misión de la Compañía. 

En la preparación de la Congrega-
ción, los postulados procedentes de 
las provincias se agruparon en torno a 
cuarenta y ocho temas. A su vez, la CG 
votó, de entre todos estos temas, seis 
cuestiones prioritarias. Una vez hecho 
esto, trataron de afinar más buscando 
una prioridad entre todas ellas. Se eli-
gió como «prioridad de prioridades» 
una fusión de dos de esas seis cues-
tiones: los criterios de nuestro servi-
cio apostólico hoy y la promoción de 
la justicia. Esto sucedió al inicio de la 
CG32, en el mes de diciembre de 1974, 
y marcó ya la dirección que tomaría el 
discernimiento de los congregados. 

El 20 de diciembre, Arrupe dirigirá 
las siguientes palabras a la CG: 

La promoción de la justicia goza de 
prioridad, al menos, porque tratamos 
de ella en primer lugar y debe ejercer 
influjo en toda nuestra vida [...]. Esta 
promoción mana de la índole sacerdo-
tal de la Compañía tal como la concibió 
Ignacio, porque la visión ignaciana de 
nuestro ministerio sacerdotal tal como 
Ignacio la concibió es más afín al Con-
cilio Vaticano II que al Tridentino. El 
problema que hemos de resolver es la 
integración y equilibrio entre las acti-
vidades que se orientan al culto divi-

no y las obras de misericordia también 
corporal [...]. El carácter sacerdotal 
[...] nos llevará a proclamar la justicia 
evangélica por la cruz y desde la cruz.20 

El camino que conduce al Decreto 
cuarto ya ha quedado trazado. 

Algunos contenidos 
característicos del Decreto

El texto final del Decreto cuenta con 
81 párrafos y puede interpretarse como 
un decreto programático, con tono pro-
fético, en el que se clarifica lo que la 
Compañía debe alcanzar como misión: 
«La misión de la Compañía de Jesús 
hoy es el servicio de la fe, del que la 
promoción de la justicia constituye una 
exigencia absoluta, en cuanto forma 
parte de la reconciliación de los hom-
bres exigida por la reconciliación de 
ellos mismos con Dios» (n. 2). La ex-
presión que resume la misión es «ser-
vicio de la fe y promoción de la justi-
cia», una especie de eslogan que utiliza 
un mínimo de palabras para motivar y 
dinamizar la misión de la Compañía.21 

Dando un paso atrás, el primer texto 
histórico de la Compañía que abordaba 
su misión es la llamada Fórmula,22 en 
la que se expresa el motivo de la fun-
dación: «ante todo para atender princi-
palmente a la defensa y propagación de 
la fe y al provecho de las almas en la 
vida y doctrina cristianas». A su vez, 
el jesuita debe estar preparado «para 
reconciliar a los desavenidos, socorrer 
misericordiosamente y servir a los que 
se encuentran en las cárceles o en los 
hospitales, y a ejercitar todas las demás 
obras de caridad». La capitalidad de 
este texto permanece vigente, tal como 



13

lo señala el propio Decreto cuarto en el 
n. 17; sin embargo, experimenta una ac-
tualización en el ejercicio caritativo de 
la fe, que ahora está enfocado a promo-
cionar la justicia.23 En realidad, la Con-
gregación entendía que el servicio de la 
fe y la promoción de la justicia «ha sido 
siempre, bajo modalidades diversas, la 
misión de la Compañía» (n. 3), solo que 
ahora esta misión se estaba consideran-
do bajo una mirada nueva. 

El papa Pablo VI había pedido a 
la Compañía la lucha contra todas las 
formas de ateísmo en el marco de la 
CG31, una misión que había sido con-
firmada en la CG32 en su alocución al 
inicio de las sesiones. La Congregación 
interpretará que una de esas formas de 
ateísmo práctico es la injusticia actual, 
que niega «la dignidad y los derechos 
del hombre imagen de Dios y hermano 
de Cristo», lo que constituye una ver-
dadera «negación de Dios. El culto del 
dinero, del progreso, del prestigio, del 
poder, tiene como fruto este pecado de 
injusticia» (n. 29). La promoción de la 
justicia se concibe, por tanto, dentro de 
la lucha contra el ateísmo, en este caso 
en su dimensión práctica. 

Fe y justicia no pueden compren-
derse como dos aspectos yuxtapuestos 
de la acción de la Compañía, sino como 
un verdadero «principio integ rador», 
que incorpora el trabajo por la justicia 
en cualquier expresión evangelizado-
ra, pues «no hay conversión auténtica 
al amor de Dios sin una conversión al  
amor de los hombres y, por tanto, a las 
exigencias de la justicia [...]. La evan-
gelización es proclamación de la fe 
que actúa en el amor de los hombres 
(Gal 5,6; Efes 4,15): no puede reali-
zarse verdaderamente sin promoción 
de la justicia» (n. 28). La fe y la justi-

cia se llaman mutuamente, de manera 
que expresiones posteriores al Decreto 
también hablarán de «la justicia que 
brota de la fe» o «la fe que obra la jus-
ticia». Son un binomio, como se pro-
fundizará más adelante, no una suma 
de dos realidades independientes. 

La promoción de la justicia no pue-
de comprenderse ya como un apostola-
do particular entre otros, como podría 
ser el llamado apostolado social, sino 
que «debe ser una preocupación de 
toda nuestra vida y constituir una di-
mensión de todas nuestras tareas apos-
tólicas» (n. 47). Esto es una gran no-
vedad. Es un compromiso que afecta 
a todos los jesuitas y a todas sus obras 
y no una tarea exclusiva propia de un 
apostolado particular, de ahí la nece-
sidad de evaluar todos los ministerios 
–«centros de enseñanza, las revistas, 
las parroquias, las casas de retiro y 
otras obras apostólicas cuya respon-
sabilidad asumimos»– e incluso los 
ministerios particulares de cada jesuita 
(n. 76). No se concibe ningún ministe- 
rio que no integre estos dos aspectos 
del binomio fe-justicia. Llama, por tan-
to, a un radical proceso de conversión, 
que requerirá discernimiento (n. 10). 

El Decreto también subraya la ne-
cesidad de actuar sobre las estructu-
ras sociales, económicas y políticas, 
dado que los jesuitas habían cobrado 
conciencia ya para entonces de la im-
portancia que tienen en la vida de los 
seres humanos (n. 31). La injusticia se 
encarna en instituciones y estructuras 
socioeconómicas injustas que dominan 
la vida de las naciones y las relaciones 
internacionales (n. 6). La transforma-
ción estructural pasa a ser una de las 
áreas en las que debe focalizarse la 
Compañía, pues los cambios en las es-



14

tructuras revierten en un mayor bien en 
las sociedades, afectadas por ellas. 

Asimismo, el Decreto llama a una 
inserción en la realidad de la increencia 
y de la injusticia, pues «muy frecuen-
temente nos encontramos aislados, sin 
contacto real con la increencia y con 
las consecuencias concretas y cotidia-
nas de la injusticia y la opresión». Esa 
inserción será un «“test” decisivo de 
nuestra fe, de nuestra esperanza y de 
nuestra caridad apostólica» (n. 35). 

También indica que «la solidaridad 
con los hombres que llevan una vida 
difícil y son colectivamente oprimidos 
no puede ser asunto solamente de algu-
nos jesuitas». Demanda, por el contra-
rio, que esta solidaridad caracterice «la 
vida de todos, tanto en el plano perso-
nal como en el comunitario e incluso 
institucional» (n. 48). Una solidaridad 
particular con los pobres, de modo que, 
«caminando paciente y humildemente 
con los pobres aprenderemos en qué 
podemos ayudarles, después de ha-
ber aceptado primero recibir de ellos» 
(n. 50). La lucha por la justicia queda 
desde entonces inseparablemente uni-
da a la solidaridad con los pobres. 

¿De qué justicia habla 
el Decreto? 

El término justicia no quedó definido 
por el Decreto, pues este pretendía ha-
blar de ella en un sentido amplio, refi-
riéndose a situaciones que son intole-
rables a nivel humano y que necesitan 
remedio.24 Habla, por tanto, de justicia 
socioeconómica. Pero, si solo hubie-
ra sido así, el Decreto habría tenido 
muchas dificultades en salir adelante, 
pues la expresión promoción de la jus-

ticia «sonaba en los oídos de algunos a 
lenguaje revolucionario, subversivo e 
incluso violento».25

Como se matizaría en la siguiente 
Congregación, la CG33 (1983), esa 
justicia social está referida a la «justi-
cia evangélica, que es como un sacra-
mento del amor y la misericordia de 
Dios» (d. 1, n. 32). Los intérpretes no 
dudan que la justicia de la que habla 
el Decreto y a la que está llamada la 
Compañía es una expresión de la cari-
dad cristiana, que junto a la esperanza 
y la fe conforma las tres virtudes teolo-
gales. Arrupe señalaba que «la justicia 
es indispensable, porque constituye la 
parte inicial de la caridad»,26 pero es 
necesario «sobrepasar la justicia, para 
llegar a colmarla con la caridad».27

Esta inserción de la justicia en la 
caridad condujo a que todo el servi-
cio a los pobres se haya comprendido 
bajo la luz de la promoción de la jus-
ticia. Servir a los pobres y promover 
la justicia han quedado unidos. Así se 
entiende, por ejemplo, el trabajo de Fe 
y Alegría por la educación popular en 
barriadas marginadas. Ofrece educa-
ción en contacto directo con los más 
pobres, pero se empeña en defender el 
derecho de todo el mundo a la educa-
ción. Su rápida extensión por el conti-
nente americano se explica por el de-
seo de que la educación alcance a todas 
las personas y sea universal, lo cual es 
precisamente un reclamo de la justicia. 

El Servicio Jesuita a Refugiados 
también funde caridad y justicia, con el 
lema «acompañar, servir y defender» a 
refugiados y migrantes. La pasión por 
defender los derechos de las personas 
migrantes parte de la cercanía a ellos, 
del compartir sus angustias y pasiones. 
El trabajo por la justicia no condujo 



15

a los jesuitas a los tribunales, sino a 
las periferias, para desde allí mirar y 
comprender la realidad, compartir las 
estrecheces de los últimos y trabajar 
con ellos para transformar algo de la 
realidad. 

Son dos ejemplos entre muchos de 
cómo la Compañía comprendió desde 
el inicio, sin duda ninguna, que la justi-
cia estaba unida al servicio a los pobres 
como parte de la caridad cristiana.

Justicia vs. caridad 

Sin embargo, esa justicia evangélica 
no puede diluirse hasta desaparecer en 
la caridad cristiana, porque se estaría 
perdiendo una parte esencial de su ra-
dicalidad. La justicia tiene un carácter 
obligante, pues el clamor de la tierra 
llega hasta el cielo y subleva. Por el 
contrario, la caridad cristiana puede 
ofrecerse… o no. Habitualmente en-
tendemos la caridad como supereroga-
toria, es decir, como algo que va más 
allá de lo debido, como un plus gratui-
to. La justicia genera indignación y su-
bleva; la caridad provoca compasión. 
No es lo mismo implorar caridad, que 
exigir justicia. La justicia pertenece al 
amplio campo de la caridad cristiana, 
pero no se puede subsumir en ella. 

El sentimiento de injusticia surge 
cuando se ha comprendido la comple-
jidad de las realidades sociales. Apa-
rece cuando nos damos cuenta de la 
discriminación por origen étnico, por 
sexo o por religión. Se produce cuando 
nos percatamos de que los pobres su-
fren no por realidades naturales, sino 
por abuso y explotación deliberada de 
su situación; cuando comprendemos 
que muchas de las fortunas han sido 
producto de la acumulación de privi-

legios en connivencia con el poder, en 
forma de clientelismos y favoritismos; 
cuando una autoridad política tiene un 
origen ilegítimo o lo es en su ejercicio 
al beneficiar el bien privado y olvidar 
el común, que es el único fin que la 
acredita. Por este motivo, en la CG32 
se dirá: «En ningún caso podemos dis-
pensarnos de un análisis lo más riguro-
so posible de la situación desde el pun-
to de vista social y político» (n. 44). 

Solo quien tiene poder en un ám-
bito puede cometer injusticias en él. 
La injusticia siempre es un abuso del 
poderoso en el campo de su poder, un 
abuso que atenta contra la dignidad 
humana de la víctima. La promoción 
de la justicia requiere desenmascarar 
las estructuras de poder y atribuir res-
ponsabilidades en situaciones que no 
son simétricas, en las que puede distin-
guirse una víctima y algún victimario. 
Si esto no se consigue, lo que queda 
es una descripción naturalizada de las 
desgracias, de acuerdo con la cual su-
fre quien no se esfuerza o es incapaz. 
Su sufrimiento es exclusivamente de-
bido a su responsabilidad. La victoria 
total del que comete una injusticia lle-
ga cuando logra imponer el relato de 
que la víctima es la última responsable 
de su situación. 

Efectivamente, no es lo mismo atri-
buir el sometimiento de los esclavos a 
su inferioridad humana que al abuso 
total de un pueblo sobre otro, hasta la 
degradación completa de otro ser hu-
mano, que puede llegar a ser utilizado 
como un objeto. En el primer caso, 
hablamos de que la esclavitud proce-
de de una condición de la naturaleza, 
mientras que en la segunda descripción 
nos referimos a una injusticia de raíces 
históricas, que clama al cielo y que es 



16

obligatorio combatir en nombre de la 
humanidad. De ahí que la lucha por la 
justicia señale a quienes se benefician 
y explotan, y se solidarice con las víc-
timas, que han sido tomadas por me-
nos que humanas. La promoción de la 
justicia, en este sentido, desenmascara 
y acusa y, por lo tanto, cuenta con una 
visión política de la realidad. 

Lo injusto es humanamente inso-
portable. Esto lo sabemos desde niños, 
pues los seres humanos no aguantamos 
que nos engañen, que nos discriminen, 
que con nosotros rompan las reglas 
que deberían ser equitativas, que nos 
desprecien sin motivo… Por eso, no 
es lo mismo que alguien sea resarci-
do de una injusticia, que beneficiado 
por la caridad. Las víctimas reclaman 
justicia, que es lo que puede devolver-
les su dignidad; se sienten insultadas 
cuando se les responde con caridad. 
Ellas demandan lo que les es debido y 
eso las dignifica; no piden una caridad 
condescendiente que perpetúe su con-
dición de inferioridad. 

La dimensión política de la justicia

La existencia de una injusticia obliga a 
denunciarla. Cuando nos encontramos 
en entornos seguros, donde confiamos 
en que no habrá represalias, nunca du-
damos: las injusticias no se pueden de-
jar pasar y las afrontamos. La dificul-
tad surge allí donde los poderosos que 
abusan pueden protegerse o vengarse. 
Entonces, la denuncia se complica y 
muchas veces se prefiere tomar otros 
caminos. 

Así, una visión política de las re-
laciones sociales deviene esencial en 
la promoción de la justicia; no existe 
sin ella. Podríamos afirmar que cuando 

esa visión política se diluye, la injus-
ticia pierde significado y se confunde 
con el orden normal de las cosas, don-
de deja de sorprender y molestar.

Pero tenemos que reconocer que 
defender lo justo, en un medio injusto 
y violento, genera un profundo miedo, 
de ahí la tentación de diluirla bajo otros 
conceptos… Hay países en los que los 
defensores de derechos humanos o 
de la naturaleza son sistemáticamente 
perseguidos civil, penal y violenta-
mente, y en los que cualquier asomo 
de crítica del poder político es acosa-
do. ¿Qué valentía se necesita para de-
fender la causa de la justicia en un me-
dio así? Más aún, ¿hasta qué punto es 
razonable la denuncia en un entorno en 
que no tiene posibilidades de prosperar 
y, al contrario, puede desatar mayores 
males en forma de represalias ejempla-
rizantes? Este tipo de argumentos, fre-
cuentes y razonables, debilitan muchas 
veces la lucha en favor de la justicia 
y han llegado a cuestionar referirnos 
a ella. Además, los jesuitas y nuestras 
instituciones en ocasiones nos senti-
mos socialmente identificados con es-
tratos poderosos de nuestra sociedad, 
que pueden experimentar la crítica de 
una determinada situación social como 
traición. Entonces, nuestra misión tro-
pieza con las alianzas afectivas, don-
de es necesario mucho discernimien-
to para no devaluar la actuación bajo 
capa de bien. 

Esto era algo que el P. Arrupe pre-
veía, pues ya lo había experimentado. 
En una alocución a la CG32, el 20 de 
diciembre de 1974 decía: «La Con-
gregación debe estar dispuesta a asu-
mir esta responsabilidad y a entrar por 
la vía de la cruz, que, a veces, traerá 
consigo la incomprensión de las auto-



17

ridades civiles y eclesiásticas y de los 
mejores de nuestros amigos».28 

Así que hablamos de justicia so-
cial, dentro del gran marco de la ca-
ridad cristiana, en la que no se puede 
diluir para no traicionarla. Posteriores 
Congregaciones concretarán más los 
contenidos de la justicia, especialmen-
te la CG34 (1995), como tendremos 
ocasión de ver. 

El binomio fe-justicia

Cuando el Decreto habla del servicio 
de la fe y de la promoción de la justicia, 
no se refiere a dos aspectos separados, 
uno al lado del otro. Tampoco se re-
fiere a una misión que se desdobla, de 
manera que algunos se dedican a una 
cosa y otros a otra. El Decreto señala 
una única misión con dos dimensiones, 
la fe y la justicia, que atañen a todos 
los jesuitas y a todos sus ministerios, 
institucionales o personales. 

Aparentemente, la fe y la justicia 
poco tienen que ver porque pertenecen 
a dos órdenes distintos: una a la rela-
ción con Dios y otra a las relaciones 
humanas. Sin embargo, se trata de uno 
de los numerosos binomios que la fe 
católica reúne y en los que la fecundi-
dad del binomio proviene de radicali-
zar cada uno de sus polos: Dios y ser 
humano, sagrado y profano, oración 
y vida, fe y política, sociedad e Igle-
sia… En todos estos casos, la «y» no 
es mera yuxtaposición, sino que es 
encuentro fructífero. También se po-
dría decir que constituyen una tensión 
creativa. Tensión porque hay dificultad 
en articularlas, pero creativa porque, 
cuando se hace bien, las dos brillan 
con más luz. 

Así sucede con el binomio fe-jus-
ticia: cuando la fe se dirige a construir 
relaciones justas, brilla más, adquiere 
nuevos significados y llena la vida de 
quien la promueve. Cuando la lucha 
por la justicia se sumerge en el movi-
miento compasivo de Dios, entonces 
resuenan los mejores de sus armóni-
cos, se humaniza en lugar de resultar 
fría o procedimental, y se acerca con 
misericordia a las víctimas, con las que 
se compromete desde la cercanía y la 
solidaridad. Cuando ambas dimensio-
nes, fe y justicia, se abordan conjun-
tamente, ambas crecen y, a la vez, se 
transforman. No cualquier modo de 
desplegar la fe ni de promover la jus-
ticia favorecen el binomio. Tanto la fe 
como la justicia cambian al estar la una 
referida a la otra. 

Como veinte años más tarde dirá 
la CG34, a partir de la experiencia 
vivida, «aquel compromiso [con la 
promoción de la justicia] fue para no-
sotros un regalo de Dios maravilloso. 
Nos puso en buena compañía: la del 
Señor ciertamente, pero también la de 
tantos amigos suyos entre los pobres y 
todos los comprometidos en pro de la 
justicia. Peregrinos con ellos hacia el 
Reino, nos hemos sentido impactados 
por su fe, renovados por su esperanza, 
transformados por su amor» (CG34, 
d. 3, n. 1). Y también, «nuestro ser-
vicio, especialmente el de los pobres, 
ha hecho más honda nuestra vida de 
fe, tanto individual como corporativa-
mente: nuestra fe se ha hecho más pas-
cual, más compasiva, más tierna, más 
evangélica en su sencillez» (CG34, 
d. 2, n. 1). Es una expresión de cómo 
la doble dedicación a la fe y a la justi-
cia ha llenado el corazón creyente de 
los jesuitas.



18

El binomio conduce a una mística 
de ojos abiertos.29 Para ver a Dios es 
necesario abrir los ojos al mundo, con 
el fin de reconocer la obra de Dios en 
él y para dejarnos llamar por él a in-
volucrarnos en el mundo. Una mística 
que pasa por una mirada contemplativa 
de la realidad y que incluye un análisis 
sociopolítico riguroso de lo que en ella 
sucede. Sin estudiar a fondo la realidad 
y la historia no es posible la verdade-
ra contemplación. La contemplación 
es una mirada profunda y creyente 
sobre el mundo, no una superficial y 
despreocupada. Toda la espiritualidad 
ignaciana mueve a esta mirada con-
templativa del mundo, desde la Con-
templación de la Encarnación de los 
Ejercicios, hasta la contemplación de 
los misterios de la vida de Cristo. De 
estos misterios no nos fijamos en lo 
que sucede en la superficie, sino que 
profundizamos en ellos para encontrar 
allí la vida de Dios.

El binomio lleva a situar a las víc-
timas en el centro de la misión y de la 
experiencia de fe. Tal vez esta sea la 
consecuencia más determinante. Ya 
no se puede mirar la realidad ni leer el 
Evangelio sin hacerlo desde las vícti-
mas, ni actuar si no es en favor de ellas. 
Como afirmaría el P. Kolvenbach en 
diversas ocasiones y de diferentes for-
mas, «ningún punto de vista es neutro 
o prescinde de los valores. En nuestro 
caso de jesuitas, el punto de vista, por 
preferencia y por opción, es el de los 
pobres»30. El P. Ellacuría iba sin duda 
más lejos: «El lugar teórico adecuado 
para enfocar los grandes problemas so-
ciales, en orden a su interpretación co-
rrecta y su solución práctica, es, en ge-
neral, el de las mayorías populares»31. 
Por mayorías populares entendía las 

mayorías pobres desposeídas por orde-
namientos sociales históricos, aludien-
do a un enfoque estructural. Ignacio 
Ellacuría concedía a las víctimas de las 
estructuras socioeconómicas injustas 
la primacía a la hora de estudiar la rea-
lidad, en orden a interpretar y resolver 
los problemas sociales. 

Es en la promoción de la justicia en 
favor de las víctimas donde se descu-
bre la acción liberadora de Dios en la 
historia, en favor de su pueblo oprimi-
do. Es en las luchas de las víctimas y de 
aquellos que trabajan por ellas donde 
se percibe con más nitidez la presencia 
activa de un Dios que sana y libera. En 
ellas resuena el Dios del Éxodo y de 
los profetas, y el Jesús compasivo de 
la historia. 

Así mismo, el binomio impide una 
fe intimista, reducida a devociones y 
liturgias; al contrario, supone una lan-
za hacia la comunidad y hacia la hu-
manidad sufriente. Entre las víctimas 
encuentra el lugar teológico privilegia-
do para experimentar la presencia y la 
actividad de Dios. 

Por su parte, la justicia se resitúa en 
el horizonte más amplio y evangélico 
de la caridad cristiana. Se hace cordial, 
compasiva, misericordiosa. Esa justi-
cia sale del terreno conmutativo –tran-
saccional, donde cada uno recibe lo 
suyo– para alcanzar la justicia social. 
Es una justicia que impide que la in-
dignación ante lo injusto se convierta 
en ira violenta o en resentimiento. No 
busca la venganza, sino la construc-
ción de un nuevo futuro más humano y 
digno para todo el mundo, primordial-
mente para las víctimas. Justicia sin 
desquite, dirigida a la reconciliación, 
que hoy sabemos que incluye verdad 
y reparación. 



19

Cuando el trabajo por la justicia se 
sumerge en la fe, descubre luz en me-
dio de los fracasos. Ofrece entonces 
una mirada esperanzada, pues siempre 
asoma una pequeña luz como signo de 
la presencia del Reino. Así se entiende 
que la esperanza más auténtica surge 
en la desesperación de las injusticias y 
de los fracasos. Es una esperanza con-
tra toda esperanza.32 

El trabajo por la justicia riguroso 
y serio, pendiente de lo que sucede 
estructuralmente en la realidad, se re-
nueva en alegría y consolación, cele-
brando la vida y anunciando constan-
temente la esperanza. 

La recepción del Decreto cuarto

La gran mayoría de los jesuitas recibie-
ron el Decreto como un signo del Espí-
ritu, que debían acoger e incorporar en 
la vida de la Compañía. Algunos con 
gran alegría, porque sentían que ilumi-
naba la realidad social a la que estaban 
enviados. Otros, lo aceptaron con in-
genua benevolencia, sin saber inicial-
mente a dónde les podía conducir. 

En las provincias en que el Decreto 
se recibió con entusiasmo, surgieron 
planes apostólicos y programas tras 
rigurosos análisis de la realidad.33 En 
muchas provincias se organizaron en-
cuentros y formaciones para compren-
der, asimilar y extraer conclusiones del 
texto. Se centraban particularmente en 
lo que constituía su mayor novedad, es 
decir, todo lo relativo a la «promoción 
de la justicia». 

También hubo jesuitas que expre-
saron el temor de que una ambigüe-
dad del término justicia condujera a 
una identificación con la promoción 

del socialismo. El marxismo era una 
sombra que aquellos años se erigía 
como alternativa a los desmanes de un 
capitalismo que se extendía nacional 
e internacionalmente. En ausencia de 
alternativas sociales propuestas por la 
Iglesia, el marxismo se erigía como la 
posibilidad de luchar contra los per-
juicios de un capitalismo depredador, 
de ahí que se reconociera el peligro de 
identificar promoción de la justicia con 
marxismo, algo que el P. Arrupe con-
sideraba inaceptable.

Pero la crítica más frecuente siem-
pre consistió, aún hoy, en que el De-
creto podía desviar la atención de los 
jesuitas de la «finalidad ante todo es-
piritual y eclesial»34 de la Compañía. 
Como diría el cardenal Villot, «no hay 
que olvidar que el papel del sacerdote 
consiste en inspirar a los laicos cató-
licos, especialmente a los que desem-
peñan un papel importante en la pro-
moción de la justicia; pero no deben 
confundirse las tareas propias de cada 
uno».35 En este comentario pervive un 
esquema: existe un ámbito espiritual 
y otro secular, y el presbítero –y, por 
tanto, la Compañía, que tiene carácter 
presbiteral– debe limitarse a cultivar el 
espiritual, mientras que el secular es 
propio de los laicos. Este imaginario 
dual tan extendido ignora la visión in-
tegral ignaciana –que, sin duda, coin-
cide con la radicalmente cristiana–, se-
gún la cual Dios está presente en todas 
las cosas y todas en Él (Const. 288) y 
el amor ha de ponerse más en las obras 
que en las palabras (EE 230). Ya la 
Fórmula del Instituto (1550) señaló 
desde la fundación de la Compañía 
que esta tenía tanto una misión espiri-
tual que cumplir como otra propia de 
las obras de misericordia, sin que esos 



20

dos ámbitos pudieran ser considerados 
como enfrentados o apartados, sino 
que debían mantenerse unidos. 

En la recepción del Decreto no faltó 
la tentación de separar los dos elemen-
tos del binomio, de manera que algu-
nos se dedicaran a trabajar por el ser-
vicio de la fe y otros por la promoción 
de la justicia. Esta manera de concebir 
el binomio de modo desmembrado dio 
lugar a rivalidades y desviaciones. Al-
gunos se volcaron en promover la jus-
ticia con independencia de la fe; otros 
se aferraron a una fe atemporal, que 
desconocía la realidad histórica. Esta 
manera distorsionada de comprender 
el binomio generó una tensión particu-
lar entre el apostolado educativo, tan 
arraigado y extendido en la Compañía, 
y el apostolado social, siempre mino-
ritario, y se originaron críticas mutuas 
que dejaron profundas heridas. 

También hubo resistencias delibe-
radas, como explicaba el P. Arrupe: 

Al constatar el ritmo, las precauciones 
y los temores que imperan en algunos 
lugares de cara a la renovación exigi-
da, así como la falta de disponibilidad, 
sobre todo por parte de las institucio-
nes, tiene uno la impresión de que no 
hemos pasado de un simple intento de 
adaptar a las necesidades de nuestra 
época lo que tenemos o lo que hace-
mos.36 

Se siguieron generando nuevos 
centros sociales, una demanda que se 
remontaba al P. General Janssens, que 
en su Carta sobre el apostolado social 

(1949) pidió que todas las provincias 
crearan un centro de investigación y 
acción social, una petición que había 
sido respondida de modo muy des-
igual. El Decreto dio un empujón a la 
creación y fortalecimiento de dichos 
centros, que fueron aumentando len-
tamente. Junto a ellos, el así llamado 
apostolado social vivió un fuerte im-
pulso y renovación. 

Se multiplicaron las comunidades 
de inserción en barriadas pobres, espe-
cialmente en las grandes ciudades del 
entonces denominado Tercer Mundo. 
En ellas se experimentaba la cercanía 
a los pobres y se entendía mejor el 
sentido de la opción por la justicia del 
Decreto. Como dirá el P. Arrupe a la 
Congregación de Procuradores (1978), 
«es perceptible en la Compañía una 
creciente toma de parte a favor de los 
pobres y oprimidos, y no son pocos 
los que desean participar realmente 
de la vida del pobre experimentando 
en sí mismos algo de la injusticia y la 
opresión».37 

En el Decreto se había señalado 
que «no trabajaremos, en efecto, en la 
promoción de la justicia sin que pague-
mos un precio» y se acertó de lleno. Ya 
en 1978, en la citada Congregación de 
Procuradores, el P. Arrupe recordaba 
los nombres de once jesuitas que des-
de la CG32 habían sido violentamente 
asesinados por su compromiso con la 
misión. Este número ha ido aumen-
tando en las siguientes décadas, hasta 
rondar los 60 en la actualidad. Es le-
gítimo preguntarse si el precio pagado 
no habrá sido excesivo. 



21

EVOLUCIONES POSTERIORES

Como ya se ha señalado, el Decreto cuarto revolucionó la vida de mu-
chas provincias. Como decía Miguel Cruzado sobre su provincia del 
Perú: 

Los jesuitas del Perú diversificamos 
nuestras presencias y nos acercamos 
a muchos más mundos populares [...]. 
Incorporamos nuevos temas a nuestras 
reflexiones de siempre: educadores 
como siempre, ahora también educa-
dores populares; formando líderes para 
el desarrollo, entonces también para 
nuevas formas de gestión económi-
ca –como cooperativas, comunidades 
campesinas o pequeñas empresas–. 
Nuestra reflexión teológica profundizó 
en la perspectiva del pobre y dialogó 
mucho más con la antropología y otras 
ciencias sociales. Nos comprometi-
mos directamente con las organizacio- 
nes populares –campesinas, barriales, 
obreras– y sus luchas por justicia y 
dignidad. Nuestras casas de formación 
se insertaron en la vida de la gente; las 
experiencias y contenidos de ella tam-
bién se enriquecieron en la perspectiva 
de una Compañía más presente en la 

vida de la comunidad y preocupada por 
la promoción cristiana de una justicia 
integral.38

Desde otras latitudes, en este caso 
desde la India, Michael Jeyaraj, anti-
guo provincial de Madurai, afirmaba 
hace unos años algo parecido:

El Decreto 4 de la CG 32 aportó una 
nueva visión del mundo, nueva fuerza 
espiritual, nueva perspectiva misionera 
y, a la postre, nueva vida a la Compa-
ñía de Jesús. Nos infundió una nueva 
esperanza y nos planteó nuevos desa-
fíos y exigencias, empujándonos a tra-
bajar por los oprimidos y marginados y 
a luchar por sus derechos. Nos impri-
mió una orientación clara y decidida a 
la contextualización.39

Pero el camino nunca estuvo exen-
to de obstáculos. Los cambios generan 



22

todo tipo de resistencias, y este De-
creto, dada su radicalidad, aún más. 
Se podría decir que dio un fuerte im-
pulso al apostolado social, abriéndole 
muchos caminos y justificando la de-
dicación de los jesuitas a él, pero, al 
pretender transformar desde esta nue-
va perspectiva los apostolados clásicos 
de la Compañía –fundamentalmente 
el educativo y el pastoral–, se produ-
jeron conflictos. El Decreto ha sido 
siempre de difícil encaje, tal vez un 
signo de la presencia en él del Espíritu. 
En el artículo citado de Michael Jeya-
raj, se expresaba así la conflictividad: 
surgieron «tensiones y dilemas, divi-
sión y disenso en y entre los miembros 
de la provincia. La unión de mentes y 
corazones se hizo cada vez más difícil 
de conseguir».40 

Miguel Cruzado, en su artículo, lo 
precisaba con otras palabras: 

También pudimos cometer errores. En 
la pasión por la justicia del Reino y la 
transformación de estructuras pudimos 
descuidar la compasión cercana. La 
inserción en el mundo de los pobres 
no eliminó el riesgo de paternalismos 
u otras formas aparentes de justicia. 
Hemos visto que en la urgencia de las 
luchas cotidianas podemos descuidar 
nuestra referencia permanente al Se-
ñor. No todo ha sido ganancia y ale-
gría.41

Y, sin embargo, también sucedió 
algo radical, tan bien recogido por al-
gunos actores, como Benjamín Gonzá-
lez Buelta:

La CG 32 recogió una inquietud de mu-
chos jesuitas y formuló la experiencia 
de los que desde finales de los años 60 

habíamos iniciado un éxodo físico, es-
piritual y sicológico hacia el mundo de 
los pobres. Para nosotros cada paso ha-
cia la marginalidad urbana de las gran-
des ciudades latinoamericanas o hacia 
los campos abandonados, era también 
una liturgia hacia el encuentro de Dios 
en el abajo de la realidad. No sólo nos 
desplazábamos hacia los callejones de 
una realidad social desconocida, sino 
también hacia la experiencia de un 
Dios fascinante generadora de una pa-
sión absoluta. Nuestra manera de sentir 
y gustar la realidad, empezó a gestar 
una síntesis nueva en nuestro lenguaje, 
nuestra oración, nuestras relaciones y 
todas las dimensiones de nuestra per-
sona. La inserción y la inculturación, 
no eran sólo un acontecimiento externo 
sino también una reconfiguración en el 
centro de nuestra propia intimidad.42 

La transformación vivida fue pro-
fundamente espiritual. 

Los aportes de la Congregación 
General 34 (1995)

El contexto histórico de la CG34 era 
muy distinto del que tuvo la CG32. En 
1995 ya había caído el muro de Berlín 
y se había desintegrado la URSS. Las 
guerras en la antigua Yugoslavia se 
habían extendido durante años y se ha-
bía producido la matanza de tutsis por 
parte de hutus en Ruanda. Había desa-
parecido el marxismo como alternati-
va, dado su fracaso histórico, y parecía 
que solo quedaban el capitalismo y la 
democracia como posibilidad para los 
estados, pues se habían cerrado otras 
opciones. Si la CG32 se celebró en 
plena efervescencia social, con la es-



23

peranza aún alta, la CG34 se desarrolló 
en tiempos de clausura de alternativas, 
en los que se extendía un neoliberalis-
mo sin cortapisas. La aspiración a un 
mundo más justo claudicaba porque 
los caminos que parecían viables hasta 
entonces se habían cerrado. 

En este contexto tan distinto, con 
la CG34 se renovó la opción por la 
fe y la justicia tomada veinte años 
atrás, y se llevó a cabo un balance de 
la situación. Si el Decreto cuarto era 
programático y contaba con una dispo-
sición profética, en la CG34 se adoptó 
una actitud reflexiva y sapiencial: la 
de quien, mirando al pasado vivido, 
medita los acontecimientos y los con-
templa a la luz de Dios. En el Decreto 
3, Nuestra misión y la justicia, se co-
mienza así: «En respuesta al Concilio 
Vaticano II, la Compañía de Jesús em-
prendió un itinerario de fe al compro-
meterse en la promoción de la justicia 
como parte integrante de su propia mi-
sión» (d. 3, n. 1). Más adelante, conti-
núa afirmando: 

Reconocemos que no todo ha ido bien. 
La promoción de la justicia ha quedado 
a veces separada de su auténtica fuen-
te, la fe. Dogmatismos e ideologías nos 
han llevado a veces a tratarnos más 
como adversarios que como compañe-
ros. Nos ha faltado coraje para conver-
tirnos, a nosotros mismos y a nuestras 
instituciones apostólicas, en la medida 
plena exigida por nuestra misión de fe 
que busca la justicia (d. 3, n. 2). 

Estos textos son una buena síntesis 
de lo vivido en aquellos veinte años tan 
convulsos de la Compañía. En aquella 
CG34, que es clave en la evolución del 
Decreto cuarto, se reflexionó a fondo 

sobre el compromiso con la justicia, y 
se introdujeron algunos elementos va-
liosos, que conviene recoger. 

En primer lugar, se reafirmó la in-
separabilidad de la fe y la justicia en 
la misión de la Compañía, señalando 
que esta misión no se puede lograr sin 
dialogar con las culturas ni con otras 
tradiciones religiosas.43 También se 
reconoció que «la promoción de la jus-
ticia surge de nuestra fe y la hace más 
profunda» (d. 3, n. 3). En segundo lu-
gar, acudió con frecuencia al concepto 
de solidaridad, que, sin prescindir del 
carácter obligatorio de la justicia, re-
cuerda su origen en la caridad cristia-
na. La solidaridad tiene el rostro de la 
misericordia y la ternura evangélicas, 
si bien como concepto fragua en los 
movimientos emancipatorios del si-
glo xix, que reclamaban derechos y no 
mera caridad. En tercer lugar, la CG34 
destaca la preocupación por profun-
dizar en las motivaciones espirituales 
que originan el compromiso por la fe 
y la justicia. Entre ellas destacó el va-
lor del contacto frecuente y directo con 
los pobres, esos «amigos del Señor, de 
cuya fe podemos siempre aprender»; 
por ello, considera que «cierta inser-
ción en el mundo de los pobres debe 
formar parte de la vida de todo jesuita» 
(d. 3, n. 17). Se indica que ese contacto 
con los pobres y con quienes trabajan 
en favor de un mundo más justo es la 
fuente principal de sentido y motiva-
ción para implicarse en la promoción 
de la justicia, de ahí la importancia de 
la amistad con los pobres. 

En esta Congregación también se 
quiso especificar algunas dimensiones 
de la justicia, con el fin de clarificar 
mejor en qué consiste el concepto (d. 3,  
n. 5-16). La justicia abarca el cambio 



24

de las estructuras socioeconómicas y 
políticas, el trabajo por la paz y la re-
conciliación por medios no violentos, 
la oposición a toda forma de discrimi-
nación por raza, sexo, religión, etnia o 
clase social, y también el hambre, la 
pobreza y la desigualdad. A todo ello, 
se le añade el trabajo en favor de los 
derechos humanos, entre los que men-
ciona la importancia de los civiles y 
políticos, pero también de los econó-
micos y sociales, e igualmente de los 
derechos de los pueblos. Es decir, se 
refiere a las tres generaciones de dere-
chos humanos. Indica que los jesuitas 
debemos empeñarnos en construir un 
orden mundial basado en la solidari-
dad, para que todos «puedan ocupar 
el puesto al que tienen derecho en el 
banquete del Reino» (d. 3, n. 7). Tam-
bién incluye el respeto de la vida hu-
mana desde su comienzo hasta su fin 
natural, en medio de una cultura de 
muerte. Asimismo, incorpora la defen-
sa del medioambiente como uno de los 
componentes propios de la promoción 
de la justicia, un elemento que en las 
próximas décadas irá cobrando una re-
levancia mucho mayor.

Incluso durante la CG34 se elabo-
ró un decreto sobre «la Compañía y la 
situación de la mujer en la Iglesia y en 
la sociedad», que debe comprenderse 
como una preocupación por la situa-
ción injusta de la mujer, dada su sub-
ordinación en instancias eclesiales y 
sociales. La Compañía quería adquirir 
una responsabilidad en este campo. 

Finalmente, se introduce un concep-
to novedoso, poco desarrollado poste-
riormente, pero que conceptualmente 
tiene relevancia. Se trata de las comu-
nidades de solidaridad (d. 3, n. 10). No 
son definidas por la Congregación, que 

sí señala bien su propósito. La Congre-
gación parte de la constatación de que 
el cambio de las estructuras económi-
cas y políticas es muy difícil, pues es 
lo que los jesuitas han experimentado 
en las décadas previas. Estas estructu-
ras se apoyan sobre el sustrato cultural 
de los pueblos. Si este no se transfor-
ma, tampoco cambian las estructuras, 
de ahí la necesidad de contribuir a un 
cambio cultural. La Congregación cree 
que esto se puede lograr por medio 
de comunidades humanas que vivan 
ya en su interior valores nuevos, los 
propios de la solidaridad, es decir, de 
la justicia, la compasión y la ternura. 
Comunidades de solidaridad pueden 
ser las propias comunidades de jesui-
tas, sí, pero, mejor aún, las institucio-
nes apostólicas u otras comunidades 
humanas que se puedan generar en el 
encuentro con seres humanos diversos. 
Grupos que viven la solidaridad en su 
interior y que la promueven en el ex-
terior, tocando así la médula cultural 
de las sociedades y transformándolas 
lentamente. 

Las Congregaciones 35 (2008) 
y 36 (2016)

En las últimas dos Congregaciones 
Generales se ha confirmado nueva-
mente la misión por la fe y la justicia, 
aunque añadiendo sus propias aporta-
ciones. La CG35 explicitaba que «el 
servicio de la fe y la promoción de la 
justicia, indisolublemente unidos, si-
guen estando en el corazón de nuestra 
misión. Esta opción cambió el rostro 
de la Compañía. La hacemos nuestra 
una vez más y recordamos con grati-
tud a nuestros mártires y a los pobres 



25

que nos han nutrido evangélicamente 
en nuestra propia identidad de segui-
dores de Jesús» (d. 2, n. 15). Podemos 
adivinar detrás de esta repetición de 
la vigencia de la misión por la fe y la 
justicia las dudas y resistencias que se 
siguen viviendo. Sin embargo, los pa-
dres congregados estaban convencidos 
de la importancia histórica y presente 
de la opción fe-justicia. 

A su vez, en ambas Congregaciones 
se añadió una nueva formulación de la 
misión como reconciliación con Dios, 
con los demás y con la creación. Po-
dríamos ver en la reconciliación con 
Dios el servicio de la fe y en la recon-
ciliación con los demás y con la crea-
ción, la promoción de la justicia. La 
introducción del concepto de recon-
ciliación resulta novedosa, aunque ya 
aparecía en la propia CG32, pero sin 
recibir un desarrollo. La reconciliación 
busca armonía, diálogo y restauración 
de las relaciones rotas. Si el concepto 
de justicia alude de inmediato a un 
contexto conflictivo de víctimas y vic-
timarios, la reconciliación nos sitúa a 
todos «en el mismo bando», pues todos 
perdemos con ocasión de los conflictos 
y estamos invitados a participar de su 
resolución. La reconciliación no estig-
matiza necesariamente a los victima-
rios, tal vez ni siquiera los señala, sino 
que nos pone a todos en la tarea de res-
taurar una armonía desbaratada. 

Podemos preguntarnos si el con-
cepto de reconciliación preserva la 
inquietud que genera la vivencia de 
las injusticias, es decir, si mantiene el 
oído atento al clamor del pobre y de 
la naturaleza amenazada. Está por ver 
también si la reconciliación resulta tan 
dinamizadora y movilizadora como ha 
sido la justicia. Más bien parece otra 

forma de hablar de la justicia, pero que 
resulta menos amenazante. 

En resumen: en este tiempo, la 
Compañía ha manejado tres conceptos 
con los que ha tratado de expresar par-
te de la misión secular: justicia, solida-
ridad y reconciliación. 

Hacia una justicia socioambiental

En las Congregaciones 35 y 36 se 
otorgó una relevancia hasta entonces 
desconocida a la defensa de la na-
turaleza, a la que se refirieron como 
«reconciliación con la creación», alu-
diendo a la necesidad de restaurar las 
relaciones rotas con la naturaleza. En 
la Compañía, la preocupación por la 
ecología procede del acompañamiento 
a comunidades vulnerables, que han 
experimentado cómo el deterioro cre-
ciente del medioambiente hacía cada 
día más difícil su supervivencia. Entre 
ellas destacan las comunidades indí-
genas amenazadas vitalmente en sus 
países por los grandes proyectos de de-
sarrollo y por la minería. La Compañía 
acompaña a estas comunidades en sus 
luchas en muchas naciones, desde Es-
tados Unidos, Canadá o Australia, has-
ta la India, Filipinas, Colombia, Perú, 
Chile, Brasil… o tantos otros países. 
Es decir, en la Compañía, la preocupa-
ción ecológica procede principalmente 
del compromiso con los pobres. Solo 
después, con la extensión de la con-
ciencia social sobre el calentamiento 
climático, se han ido incorporando 
otras preocupaciones de carácter más 
exclusivamente ecológico. 

Este compromiso por la ecología 
ha ido calando cada vez más, con di-
ferencias entre países. Sin embargo, se 
puede afirmar que hoy constituye una 



26

dimensión relevante de la misión en 
favor de la justicia. La Encíclica Lau-
dato Si’ del papa Francisco en el año 
2015, con su concepto central de eco-
logía integral, ha ayudado a compren-
der que no se puede trabajar por la de-
fensa del medioambiente si al mismo 
tiempo no protegemos la vida humana 
en todas sus manifestaciones. «El am-
biente humano y el ambiente natural se 
degradan juntos, y no podremos afron-
tar adecuadamente la degradación 
ambiental si no prestamos atención a 
causas que tienen que ver con la degra-
dación humana y social».44 Del mismo 
modo, como se ha señalado, según 
la concepción que la Compañía tiene 
de la ecología, la reconciliación de la 
creación está inseparablemente unida a 
la promoción de la justicia. 

¿Un apostolado social en declive?

Conviene también aludir a la carta 
sobre el apostolado social del Padre 
General Kolvenbach, en el año 2000. 
En ella afirmaba que la dimensión so-
cial se ha consolidado y cada vez se 
encuentra más fortalecida. Colegios 
y universidades han ido incorporando 
esta preocupación en su actividad, con 
prácticas solidarias transformadoras. 
También se han multiplicado las expe-
riencias de contacto con comunidades 
pobres, los estudios, los posiciona-

mientos públicos y la sensibilización 
sobre las cuestiones de justicia. Pero 
llamaba la atención sobre el debilita-
miento del apostolado social. Decía en 
un párrafo muy citado: 

Al mismo tiempo y paradójicamente, 
esta conciencia de la dimensión social 
de nuestra misión no siempre encuen-
tra expresión concreta en un aposto-
lado social pujante. Al contrario, éste 
manifiesta algunas debilidades preo-
cupantes [...]. El apostolado social co-
rre así el peligro de perder su vigor e 
impulso, su orientación e impacto. Si 
esto ocurriera a una determinada Pro-
vincia o Asistencia, entonces por falta 
de un apostolado social vigoroso y bien 
organizado, la dimensión social esen-
cial se desvanecería también poco a 
poco.45 

Quizá esta cita resuma bien lo que 
ha sucedido en bastantes provincias de 
la Compañía, que el apostolado (o sec-
tor) social se ha ido debilitando, adel-
gazando la sensibilidad social de la 
provincia y llevando a que la preocu-
pación por la justicia y por los pobres 
permanezca en los discursos, pero esté 
cada vez más ausente en las prácticas. 
Esto sucede porque, sencillamente, nos 
encontramos muy lejos de las realida-
des de frontera, donde está en juego la 
vida de los últimos. 



27

REFLEXIONES FINALES 

Después de este recorrido detallado por la historia del Decreto cuarto 
y por los derroteros que tomaron sus posteriores evoluciones, se pue-
den recoger algunas conclusiones a manera de tesis que sintetizan lo 
vivido en estos últimos cincuenta años: 

1.	 La opción por la justicia que brota 
de la fe, que nació con la CG32, 
tuvo una gran capacidad de mo-
vilización de la Compañía: por un 
lado, impulsó el apostolado social 
y, por otro, ofreció una orientación 
nueva a los ministerios clásicos de 
la Compañía, como el educativo y 
el pastoral, que quedaron afectados 
en diversas medidas. El Decreto 
cuarto demandaba una adaptación 
de todas las obras y ministerios 
a esta misión, algo que a lo largo 
de las décadas se ha ido logrando. 
A día de hoy, todos los sectores 
apostólicos de la Compañía reco-
nocen el valor de orientarse por la 
llamada a promover la justicia, de 
tal manera que la mayoría de obras 
de la Compañía se reconocen en 
esta misión. 

2.	 La justicia por la que la Compañía 
trabaja no es fría ni procedimental, 

sino que solo se comprende desde 
su inserción en la caridad cristiana. 
Esta, sin quitarle su carácter obli-
gatorio, la baña de la misericordia 
y la ternura de Dios. La justicia 
de la Compañía solo se entiende 
desde la radicalidad de la caridad 
cristiana.

3.	 La opción fe-justicia suscitó no-
tables resistencias, que llevaron 
a conflictos dentro de la propia 
Compañía. Algunos jesuitas cre-
yeron que esta opción traicionaba 
la esencia de la Compañía por-
que la distraía de su finalidad, que 
consideraban primordialmente es-
piritual. En particular, los conflic-
tos entre el apostolado social y el 
educativo fueron frecuentes en 
diversas provincias, dando lugar a 
resquemores y sospechas de largo 
recorrido. Décadas después, hoy 
se viven con una gran serenidad y 



28

con valoración y reconocimiento 
mutuos. 

4.	 La opción por la justicia, que 
muchos jesuitas adoptaron con 
determinación, ha conllevado el 
sufrimiento de bastantes y el mar-
tirio de algunos. La capacidad de 
cometer injusticias se halla en ma-
nos de quienes detentan el poder, 
y muchas veces no permiten ser 
criticados o, sencillamente, evi-
denciados en su actuación sin em-
prender algún tipo de represalias. 
El dolor acumulado es enorme, 
pero puede afirmarse que todavía 
hoy «la sangre de los mártires es 
semilla de cristianos» y los márti-
res de hoy siguen atrayendo con el 
ejemplo de sus vidas. 

5.	 Por este motivo, promover la jus-
ticia produce temor y resistencia 
en bastantes lugares. De una parte, 
obliga, pues las conculcaciones de 
los derechos humanos pueden ser 
flagrantes y no se puede callar ante 
ellas; pero, de otra, el ejercicio de 
la crítica puede conducir a que las 
instituciones de la Compañía o 
las propias personas de los jesuitas 
o de sus colaboradores laicos sean 
perseguidas. Cuando el odio im-
pune se desata contra las personas 
que defienden a los últimos, fácil-
mente se despierta en nosotros un 
temor que nos hace preguntar: ¿y 
todo esto vale la pena? ¿Hasta qué 
punto conviene pagar tan alto pre-
cio? ¿A qué viene tanta valentía si 
será castigada? Esta inquietud ha 
convertido la lucha por la justicia 
en algo inquietante y exigente. 

6.	 El riesgo de separar el servicio de 
la fe de la promoción de la justicia 
ha existido desde el inicio. Sin em-

bargo, la fecundidad del binomio 
fe-justicia procede de radicalizar 
cada uno de los polos de la tensión 
hasta descubrir que hay un tipo de 
trabajo por la justicia que brota y 
aumenta la fe, y un modo de creer 
que fortalece la promoción de la 
justicia y le proporciona un nuevo 
sentido. 

7.	 La misión en favor de la justicia 
requiere imperiosamente discerni-
miento. Las opciones que tomar, 
nunca claras y muy delicadas, re-
claman hasta los últimos resortes 
de la espiritualidad ignaciana, con 
el fin de identificar las decisiones 
más alineadas con el Evangelio y 
tener el valor de llevarlas adelan-
te. La búsqueda de la justicia ex-
prime la espiritualidad ignaciana 
y la conduce a sus expresiones 
máximas. La CG34, con su orien-
tación sapiencial, que parte de la 
experiencia, ayudó a percatarse de 
la importancia de la espiritualidad 
ignaciana en la promoción de la 
justicia. 

8.	 Los conceptos de solidaridad 
(CG34) y reconciliación (CG35 
y 36), que han tratado de com-
plementar los significados de la 
promoción de la justicia, no han 
logrado dinamizar a la Compañía 
como lo hizo la opción fe-justicia. 
Trataron de suavizar la dureza del 
concepto de justicia, de arromar su 
filo, pero sigue quedando algo en 
la justicia que la hace irreductible 
y absolutamente insustituible en la 
misión actual de la Compañía. Es 
el concepto más movilizador; la 
solidaridad y la reconciliación no 
han logrado desbancarle. Perderlo 
o desleírlo conduciría a una pérdi-



29

da de mordiente en la misión de la 
Compañía. 

9.	 Hemos comprendido que la di-
mensión ecológica constituye el 
contexto en el que se desarrollan 
las condiciones sociales de los más 
pobres. La justicia será ya siempre 
socioambiental. El papa Francisco 
vino en nuestra ayuda acuñando 
el término ecología integral, en la 
que lo social y lo ambiental que-
dan inseparablemente unidos. Al 
mismo tiempo, nuestro foco siem-
pre estará en las personas, la obra 
de Dios, de tal manera que nuestro 
esfuerzo en el campo ecológico 
esté vinculado al bien de los seres 
humanos, creados a imagen y se-
mejanza de Dios. 

10.	 En el servicio a los pobres y en la 
promoción de la justicia, nuestra 
fe ha quedado profundamente en-
riquecida, tal como se decía en la 
CG34, en textos que ya han sido 
mencionados: «Nuestro servicio, 

especialmente el de los pobres, ha 
hecho más honda nuestra vida de 
fe, tanto individual como corpo-
rativamente: nuestra fe se ha he-
cho más pascual, más compasiva, 
más tierna, más evangélica en su 
sencillez» (d. 2, n. 1). Y también, 
«[al peregrinar con los pobres] nos 
hemos sentido impactados por su 
fe, renovados por su esperanza, 
transformados por su amor» (d. 3, 
n. 1).

Definitivamente, hay mucha vida de-
trás de estos cincuenta años desde la 
promulgación del Decreto cuarto. El 
Espíritu ha impulsado y guiado a la 
Compañía, a través de muchos dolores 
y conflictos, en un camino que, como 
todos los del Reino, está lleno de lu-
ces, pero nunca exento de dificultades. 
Queda seguir haciendo historia, pro-
fundizando la fe, radicalizando la jus-
ticia, acompañando y sirviendo a las 
víctimas de este mundo.

 



30

NOTAS

1	 Recibió 187 votos a favor y 11 en contra. Acta, 
Actio 76, 559, citado por Alfonso Álvarez Bo-
lado, «La Congregación General 32» en Gian-
ni La Bella (ed.), Pedro Arrupe, General de la 
Compañía de Jesús. Nuevas aportaciones a su 
biografía, Mensajero-Sal Terrae, 2007, p. 333.

2	 Ibid, p. 333. 
3	 Bill Ryan fue uno de los congregados en la 

CG32. Era el delegado inglés procedente de la 
Provincia de Canadá. El 16 de febrero de 2012, 
habló a sus hermanos jesuitas y colaboradores 
laicos sobre «Jesuitas y la justicia en la CG32». 
Elaboró un texto escrito, no editado, del cual 
está tomada y traducida esta afirmación.

4	 Durante años, este ha sido el lema de la red de 
Fe y Alegría: ofrecer «educación allá donde 
termina el asfalto», un modo de señalar que su 
misión está dirigida a los niños marginados que 
habitan las periferias.

5	 Urbano Valero, «Al frente de la Compañía: la 
Congregación 31», en Gianni La Bella (ed.), 
op. cit., p. 151.

6	 Documento conclusivo de la Asamblea del CE-
LAM (Medellín, 1968). 

7	 La cursiva es del autor. 
8	 Cf. Jon Sobrino, «Centralidad del reino de 

Dios en la teología de la liberación», en Myste-
rium Liberationis: conceptos fundamentales de 
la teología de la liberación. Coordinado por Ig-
nacio Ellacuría, Jon Sobrino, Vol. 1, Tomo 1,  
Trotta, 1994 (2ª ed.), p. 468.

9	 Jean-Yves Calvez, Fe y justicia. La dimensión 
social de la evangelización, Sal Terrae, 1985, 
p. 33.

10	 «De apostolatu sociale in America Latina», en 
Acta Romana vol. XIV (1961-1966), fascículo 
VI, pp. 784-793, p. 791.

11	 «Carta de los provinciales de América Latina a 
los jesuitas del continente», en Jesuitas. Anua-
rio de la Compañía de Jesús, 1968-1969, p. 74. 

12	 Pedro Arrupe, La Iglesia de hoy y del futuro, 
Mensajero-Sal Terrae, Bilbao-Santander, 1982, 
p. 312. 

13	 Ibid., p. 332. 
14	 Pedro Arrupe, «La promoción de la justicia y 

la formación de las Asociaciones de AA. AA, 

de los jesuitas», en Hombres para los demás, 
Asociación de Antiguos Alumnos de Caspe y 
Sarrià, Barcelona, 1983, p. 161. 

15	 P. Arrupe, «Carta de convocatoria de la Con-
gregación General 32», Acta Romana XVI, 
1973, p. 126. 

16	 Ibid., p. 126. 
17	 P. Arrupe, «Salutatio inauguralis patris Gene-

ralis», en Acta Congregationis 32, Actio 1, 5.
18	 Se recibieron exactamente 1020 postulados; en 

la CG31 habían llegado 2021 postulados. Por 
contraste, en las dos últimas Congregaciones 
(CG35 en el año 2008 y CG36 en 2016) se re-
cibieron poco más de 300 postulados en cada 
una de ellas. La gran cantidad de postulados en 
Congregaciones 31 y 32 habla del dinamismo 
de la Compañía en esos años y de la necesidad 
de cambios que los jesuitas percibían.

19	 Jean-Yves Calvez, op. cit., p. 46.
20	 Acta Congregationis 32, Actio 14, pp. 65-66.
21	 Cf. Peter-Hans Kolvenbach, Servicio de la 

fe y promoción de la justicia, Alocución en la 
Universidad de Santa Clara, 2000, §12.

22	 Son textos en los que la naciente Compañía ex-
presa su forma de vida religiosa, aprobados y 
confirmados por los papas Paulo III (1540) y 
Julio III (1550). Se hará referencia a la segun-
da versión de 1550, que completa la previa de 
1540. 

23	 Cf. Jean-Yves Calvez, op. cit., p. 51. 
24	 Cf. Jean-Yves Calvez, op. cit., p. 99.
25	 Peter-Hans Kolvenbach, op. cit., §19. 
26	 Pedro Arrupe, Arraigados y cimentados en la 

caridad, 1981, n. 57.
27	 Ibid. 
28	 Citado por Álvarez Bolado, op. cit., p. 275.
29	 Es Johann Baptist Metz el teólogo que más ha 

desarrollado esta idea en Por una mística de 
ojos abiertos: cuando irrumpe la espirituali-
dad, Herder, 2013.

30	 Peter-Hans Kolvenbach, op. cit., §49.
31	 Ignacio Ellacuría, «Universidad, derechos 

humanos y mayorías populares», en Revista 
ECA 406, 1982, p. 791.

32	 Cf. San Pablo en Rom 4,18. 
33	 Cf. Jean-Yves Calvez, op. cit., pp. 64-65.



31

34	 Carta del Cardenal Villot en nombre del Papa, 
del 2 de mayo de 1975 al P. Arrupe, en la que 
devuelve los documentos de la CG32, acompa-
ñándolos de una serie de observaciones. Citada 
por Jean-Yves Calvez, op. cit., p. 60.

35	 Ibid., p. 61.
36	 Pedro Arrupe, «Informe del Padre General so-

bre el estado de la Compañía», en Acta Roma-
na XVII (1977-79), fascículo II, pp. 422-450.

37	 Pedro Arrupe, op. cit. 
38	 Miguel Cruzado, «Una opción a llevar 

en el corazón», en Promotio Iustitiae 115, 
2014, p. 21. 

39	 Michael Jeyaraj, «Recepción e implementa-
ción del Decreto 4 por la provincia de Madu-
rai», en Promotio Iustitiae 115, 2014, p. 57. 

40	 Ibid. 
41	 Miguel Cruzado, op. cit., p. 21.
42	 Benjamín González Buelta, «El proceso de 

nuestra misión: diálogo entre lo “in” a lo “in-
ter”», en Promotio Iustitiae 115, 2014, p. 18.

43	 El texto más elocuente es CG34, d. 2, n. 19. 
44	 Papa Francisco, Carta Encíclica Laudato Si’, 

2015, n. 48. 
45	 Peter-Hans Kolvenbach, Carta sobre el Apos-

tolado Social, 2000, n. 5.

GLOSARIO

Congregación General 
y Congregación de Procuradores

La Congregación General es el órgano 
supremo de gobierno de la Compañía de 
Jesús y tiene poder legislativo. Se reúne 
para elegir un nuevo Superior General, 
cuando el anterior ha fallecido o está in-
capacitado. También puede reunirse si el 
Superior General la convoca para tratar 
asuntos de importancia. A lo largo de la 
historia solo ha habido 36 Congregacio-
nes. La más reciente, la Congregación 
General 36, se llevó a cabo en 2016. 
Existen, también, las llamadas Congre-
gaciones de Procuradores, que se cele-
bran cada ocho años y sondean el estado 
de la Compañía universal y la necesidad 
de convocar o no una Congregación Ge-
neral. Estas últimas no tienen poder le-
gislativo.

Decreto

Un «decreto» es un documento legisla-
tivo que ha sido debatido y elaborado 
durante una Congregación General. A 
partir de los decretos se actualiza la mi-
sión de la Compañía y se despliega su 
gobierno a través de prioridades, nuevos 
órganos de gobierno u otras instancias.

Padre General (también Superior 
General o Prepósito General) 

El Superior General es la persona que re-
cibe el mandato, por parte de la Congre-
gación General, de gobernar desde Roma 
el día a día de la Compañía, junto a sus 
consejeros y el resto de estructuras de go-
bierno. Es un cargo vitalicio, aunque es 
posible la renuncia en caso de edad avan-
zada y limitación de capacidades. 



32

PREGUNTAS PARA LA REFLEXIÓN

1.	 En el cuaderno se describe el contexto eclesial, social y político en el que se 
desarrolló el decreto cuarto. ¿Qué «signos de los tiempos» continúan siendo 
vigentes y cuáles deberían ser tenidos en cuenta por su novedad?

2.	 En la p. 14 se describe la justicia de la que habla el Decreto. ¿Te sientes 
identificado/identificada con esta descripción? ¿Es un concepto de justicia 
que responde a la realidad actual?

3.	 Cuando el autor refiere el peligro de disolución de la justicia evangélica dentro 
de caridad cristiana (p. 15), ¿estás de acuerdo con esta afirmación? ¿Crees 
que es un peligro real?

4.	 En las pp. 17-18 el autor habla del binomio fe y justicia. ¿Qué subrayados 
harías de estas páginas y qué aprendizajes para la vida de fe y la pastoral?

5.	 En la p. 25, el autor habla de tres conceptos (justicia, solidaridad y reconcilia-
ción) mediante los cuales se ha intentado expresar la opción promovida por 
el decreto cuarto. ¿Qué matices y qué riesgos aporta cada concepto a la hora 
de desplegar la misión descrita en el decreto cuarto?

6.	 Después de leer las reflexiones finales que sugiere el autor, complétalas con 
tu reflexión personal.

*Si lo deseas puedes enviarnos tus respuestas, reflexiones y opiniones al correo 
cuadernos@fespinal.com. Para nosotros, conocerlas es muy importante. 



Cristianisme i Justícia (Fundació Lluís Espinal) es un centro de estudios 
creado en Barcelona el año 1981. Agrupa un equipo de voluntariado 
intelectual que tiene por objetivo promover la reflexión social y 
teológica para contribuir a la transformación de las estructuras sociales 
y eclesiales. Forma parte de la red de centros Fe-Cultura-Justicia de 
España y de los Centros Sociales Europeos de la Compañía de Jesús. 

Cuadernos CJ 
Últimos títulos

236.	 Cristo y las culturas. C. Maza 
237.	 Contra la necronomía. I. Zubero
238.	 Del Sínodo al jubileo: construyendo comunidad en diálogo. C. Inogés
239.	 Dar razón de la esperanza en tiempos de incertidumbre. F. J. Vitoria
240. Hacia el poscapitalismo. R. Díaz-Salazar
241. Testimonios de un Dios que no extraña. Cristianisme i Justícia
242.	 El malestar bueno. R. Zafra
243.	 Fe y Justicia. Celebrando nuestras raíces. P. Álvarez de los Mozos

CUADERNOS

La Fundació Lluís Espinal envía gratuitamente los 
cuadernos CJ. Si desea recibirlos, pídalos a: 

Cristianisme i Justícia 
Roger de Llúria, 13, 08010 Barcelona 
93 317 23 38 • info@fespinal.com  
www.cristianismeijusticia.net

También puede descargarlos en: 
www.cristianismeijusticia.net/es/cuadernos

Colabora con nososotros:
www.cristianismeijusticia.net/es/donativos

Noviembre del 2025 • Tiraje: 35.000 ejemplares


	Cubierta
	Contenido
	Créditos
	Prólogo
	Introducción
	Antecedentes
	Ámbito internacional
	Ámbito eclesial
	La reacción de Pedro Arrupe

	El Decreto cuarto de fe y justicia
	Algunos contenidos característicos del Decreto
	¿De qué justicia habla el Decreto?
	Justicia vs. caridad
	La dimensión política de la justicia

	El binomio fe-justicia
	La recepción del Decreto cuarto

	Evoluciones posteriores
	Los aportes de la Congregación General 34 (1995)
	Las Congregaciones 35 (2008) y 36 (2016)
	Hacia una justicia socioambiental
	¿Un apostolado social en declive?


	Reflexiones finales 
	Notas
	Glosario
	Preguntas para la reflexión



